
الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ 
لدى الإمام السجََّاد 

رؤية حضاريَة

أ. د عمر عيسى عمران
كلية العلوم الاسلامية – الجامعة العراقية

مهرجان تراتيل سجَّادية العاشر



الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجَاد 
أ. د عمر عيسى عمران

الأمانة العامة للعتبة الحسينية المقدسة - مهرجان تراتيل سجادية العاشر
السيد جمال الدين الشهرستانيّ

دار الوارث للطباعة والنشر
الأولى

2024م - 1446هـ
260

عنوان الكتاب :
إعـداد :
الناشر :
الإشراف والتنسيق والمتابعة : 

المطبعة :
الطباعة :
سنة النـشر :
عدد الصفحات :



الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجَاد 
أ. د عمر عيسى عمران

الأمانة العامة للعتبة الحسينية المقدسة - مهرجان تراتيل سجادية العاشر
السيد جمال الدين الشهرستانيّ

دار الوارث للطباعة والنشر
الأولى

2024م - 1446هـ
260



4

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد



5

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

مقدمة الكتاب
اللهم بذكرك أسـتفتح مقالي، وبشـكرك أسـتنجح سـؤالي، وعليك أتـوكَلُ فيّ كُلِّ 

أحـوالي، وإيِّاكَ آملُ؛ فـلا تخيب آمالي...
 اللهَُـمَ بذكـرِكَ أسـتعيذُ وأعتصـم، وبركنـك ألـوذُ وأحتـزم، وبقوتِّكَ أسـتجير 
وأستنصر، وبنورك أهتدي وأستبصر، وإيَاك أستعين وأعبد، وإليك أقصد وأعمد، 
وبـك أخاصـم وأجـادل، ومنك أطلـب ما أحـاول، فأعنيّ يا خـير المعينين، وقنيّ 

المـكاره كلها يا رجـاء المؤمنين.. 
اللهـم إنـيّ أشـهدك وأنت أقرب الشـاهدين، وأشـهد من حضرنيّ مـن ملائكتك 
المقربين، وعبادك الصالحين، من الجِنةَ والناَس أجمعين أنَ مُحمَدًا نبيكّ المرسـل، 
ووليكّ المفضّل، وشـهيدك المعـدّل، المؤيّد بالنور المضي، والمسـدّد بالأمر المرضي، 
بعثه بالأوامر الشافية، والزواجر الناهية، والدلائل الهادية، التيّ أوضح برهانها، 
وشرح بيانهـا فيّ كتـاب مهيمـن عـى كُلِّ كتاب، جامع لكل رشـد وصـواب، فيه 
نبـأ القرون وتفصيل الشـؤون، وفـرض الصلاة والصيام، والفـرق بين الحلال 
والحرام، فدعا إلى خير سـبيل، وشـفى من هيام الغليـل، حتى علا الحقّ وظهر، 
وزهق الباطل وانحسر صى الله عليه وآله صلاة دائمة ممهدة، لا تنقضي لها مدة، 
ولا تنحصر لها عدة. اللهم صلِّ عى محمد وآل محمد ما جرت النجوم فيّ الأبراج، 
وتلاطمـت البحور بالأمواج، ومـا ادلهّم ليلٌ داج، وأشرق نهار ذو ابتلاج، وصلّ 
عليـه وآله مـا تعاقبت الأيام، وتناوبـت الأعوام، وما خطـرت الأوهام، وتدبرت 
الأفهـام، وما بقيّ الأنام. اللهم صلِّ عى محمد خاتم الأنبياء وآله البررة الأتقياء، 
وعـى عترته النجباء الخيرة الأصفياء، صلاة مقرونة بالتمام والنماء، وباقية بلا 



6

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

فنـاء ولا انقضـاء. اللهم ربّ العالمين، وأحكم الحاكمـين، وأرحم الراحمين، اللهم 
آمين.

  أمَا بعْدُ؛ فلا يُعدُّ الحديث عن الإمام السـجَاد عليه السـلام رابع أئمة أهل البيت 
عليهـم السـلام من الأحاديـث المكرورة عى الرغـم من كثرة الكتابـات عن هذه 
؛ فقد ضرب  الشـخصية الخالـدة فيّ سـماء الفكر الإنسـانيّّ فضلاً عن الإسـلاميِّّ
الإمـام زين العابدين عليه السَـلام أروع الأمثلة الخالدة فيّ الوجدان، فيّ تجسـيد 
الخلـق المحمّـدي العظيـم فيّ التزاماتـه الخاصة، وفيّ سـيرته مع النـاس، بل مع 
محيطـه؛ فكانـت تتبلور فيه شـخصيةّ القائد الإسـلاميّ المحنكّ الـذي جمع بين 
القابليـّة العلميةّ الراقية، والفضل والشرف السَـامق، والقدرة عى جذب القلوب 

وامتلاكهـا، ومواجهـة المشـاكل والوقوف لصدّها بكلّ صبر وتـوءدّة وهدوء.
وهنـا لا بُـدَ من الإشـارةِ إلى أنَ الباراديغم الأخلاقـيّ الذي مثلَهَُ الإمام السـجَاد 
»عليه السـلام« يكتسب أبعادًا إبستمولوجية وسيسـيولوجية مختلفة ومتنوعة، 
ممَـا تُعطـيّ مشروعَهُ الأخلاقيّ ميزة تكاد لا توجـد عند غيره، وهيّ أن الحوض 
المعرفيّ بأكمله يقوم عى مدخليةَ الخُلقُِ فيّ المشروع الحضاريِّ عنده، حيث يرتكز 

أثافيّ:  عى ثلاث 
الأولى: الاسـتقامةُ من حيثُ بعدُهَا العقدي؛ إذ تتجى معرفة الله تعالى بوصفها 
بُعدًا محوريًّا ومركزيًّا فيّ الباراديغم الأخلاقيّ كمَا هو واضحٌ فيّ تعاليم الصَحيفةِ 

السجَاديَةِ.
الثانيـة: الاسـتقامة الذَاتيـة، وتتأتـى من خـلال معرفة الشـيطان، ووسـائله، 
وحبائله؛ حيث يمثِّلُ البُعْدَ السلبيّ الخارجيّ للإنسان الذي يضع أمامه العقبات، 
ويـبرز التحديَـات التيّ تحـول دون وصوله وتحقّقه بالمعانـيّ الإيمانية كما هو 

واضحٌ فيّ رسـالة الحقوق.



7

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

الثالثة: الاسـتقامة النفَسـيةَُ؛ حيثُ معرفةُ النفَسِِ ودواخلها، وهذه معرفة مهمة 
امتاز الامام السـجاد »عليه السلام« برسـم معالمها وصوَرَها بشكل قد لا نجده إلا 
فيّ كلمات الرسـل والأنبياء عليهم الصلاة والسلام، وهذا واضح فيّ أدعيته  

وكثير من أشـعاره المتناثرة فيّ أمَات الكتب والمصادر الروائية الحديثية.
ننا  إن الباراديغـم أو مـا يصطلح عليه بالنموذج، هو مفتاح من المفاتيح التيّ تمكِّ
من فهم طبيعة الأشياء، وتجعلنا ندرك كيف تتناغم مكوناتها فيما بينها بصورة 
تجعلها وحدة متجانسة، أو مجموعات مختلفة تتنافسِ فيما بينها بشراسة سعياً 

للسيطرة وتحقيق المصالح.
من هنا نبحث عن ما يسمى بـ« الباراديغم« أي النموذج فيّ كيفية تفكير الإنسان 
فيّ الأمور والأشياء والأحداث المرتبطة بالواقع، اعتمادًا عى مجموعة من المفاهيم 
والنظريَـات التيّ تَرسـم وجهة نَظر معينة حول موضوع محدد، سـواء كان فيّ 

، أو الأدب، أو السياسـة، أو الفيزياء ونحوها. الفنِّ
فعى سـبيل المثال كان إيميل دوركايم يولي اهتمامًا بموضوعة الأديان والرَوابط 
التيّ تربط فئة العمال، وكذا كيفية تقسيم المهام داخل المجتمع؛ فرأى أن الأسرة 
فيّ معظـم المجتمعات تضطلع بوظيفة تنشـئة الأطفـال، وتعليمهم كيفية العيش 
داخـل المجتمع، وهذه الوظائف الاجتماعية تأخذ شـكلين مـن الوظائف: الأولى: 

وظائف واضحـة، والثانية وظائف كامنة.
بهـذا المعنى، فالوظائف الواضحة لبنية اجتماعية معينة تكون نتائجها واضحة، 
فيّ حـين الوظائـف الكامنة تكون غير مقصودة أو غير معـترف بها، فنحن غالبا 
مثـلا مـا نفكـر فيّ أهداف المدرسـة، المتمثلـة فيّ تزويد الأطفال بالمعـارف، وهيّ 
وظائف واضحة، ولكنها أيضا يُمكن أن تساعد الأطفال عى التواصل الاجتماعيّ 
بوصفهـا وظيفـة من الوظائف الكامنة، هذه الأخيرة قـد تتجىّ فيّ غرض إضافيّ 



8

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

آخـر هو خلق قوة عمالية تكون خاضعة للسـلطة وتلتزم بتوجهاتها.
الخلـل لا بـد أنـه يصيـب هـذه البنيـات الاجتماعيـة، ويُعَطـل عَمَلهـا، فالتطـور 
التكنولوجيّ هو مُحَرك حاسم فيّ تحسين اقتصاديَات المجتمعات، فهو إذن يكتسب 
وظيفة مفيدة، لكنه فيّ الوقت نفسه مزعزع للاستقرار، فقد يؤدي إلى خسارة الناس 
لوظائفهم، وهذا قد يقود إلى ملامسة إحدى مشاكل مدرسة النظرية البنيوية، فإذا 
كانت بنيات المجتمع تعمل بشـكل منسـجم ومسـتقر، فإنَهَا قد تجد صعوبات فيّ 
التعّامـل مـع التغيير، وتقديم تفـسير وفهم جيد لهذا التغـيير، أو التحولات، ومن 
ثمَ السـقوط فيّ تفسير الأشياء السـيئة فيّ المجتمع بوصفها ذات وظائف ايجابية لا 
ينبغـيّ تغييرها، كما فيّ تصـور التحليل البنيوي لوظيفة الفقـر مثلًا؛ فمع الضرر 
الحاصـل الذي يمكن أن يلحق الناس بسـبب الفقر، إلا أنه يعـدُّ وظيفيًّا للمجتمع، 
لأنه يضمن أن هناك حاجة ماسة للعمل من طرف الأشخاص الذين يحرصون عى 
عدم الوقوع فيه، ومن ثم يرى هذا الاتجاه أن أية محاولة للتخفيف من حدّة الفقر 

قد تكون مسـاؤوها ضارة، وليست فيّ صالح المجتمع)]1].(
مـن هنـا يمكن القـول أن النمـوذج الأخلاقيّ الذي وضعه الإمام السـجاد  
كفيـلٌ بـأن يحـرر نظرية فلسـفية اجتماعية جديـدة تقوم عى مركزيـة الخلق فيّ 
الحوض المعرفيّ بحيث تتشـكل معالم وعناصر قوة المجتمع من خلال التوئمة بين 
المعارف الدينية والاجتماعية والعلمية وتكامل الحقيقة والشريعة، وتعاضد العلم 
والعقل والدين، وتلبية حاجات الروح والجسد بعيدًا عن نظرية الصراع التيّ ترى 
بـأن المجتمع يتألف من مجموعات مختلفـة تكافح وتصارع للحصول عى الموارد 
القليلـة من قبيل المال، السـلطة، الأرض والغذاء… هـذه النظرية تصور المجتمع 

1- إضاءة حول مفهوم البراديغم فيّ التحليل السوسيولوجيّ، محسن زردان، 
https//:www.hespress.com.



9

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

وتعده مُجَرد طبقات مختلفة عى أساس العلاقة التيّ تربطها بوسائل الإنتاج التيّ 
تمتلكهـا البورجوازيـة، فيّ مقابل البروليتاريا، أو الطبقة العمالية التيّ تَبيع عملها 

من أجـل البقاء كما هو الحال فيّ الفكر الماركسي.
وبعيدا أيضًا عن نظرية صراع الأعراق التيّ تركز فيّ تحليل المجتمع عى أسـاس 

التفاوتـات الاجتماعية نتيجة للصراع بين مختلف المجموعات العرقية والاثنية.
مـن جهة أخـرى، هناك نظرية الصراع بين الجنسـين، من خلال كشـف مظاهر 
عدم المساواة بين الرجل والمرأة داخل المجتمع، وقد اتَسع مداها والاهتمام بها فيّ 
عصرنا الحديث.فهذه جميعا باراديغامات أو نماذج اجتماعية لم تسهم فيّ طمأنة 
الأفـراد والمجتمعات لأنها ببسـاطة عبارة عن حلبـة صراع لا تكاد تنتهيّ واحدة 
منهـا حتـى تبدأ أخرى، ومـن ثم لم توفق هـذه الباراديغمـات فيّ اعطاء صورة 

العالم. لرؤية  واضحة 
لأجل ما تقدم سـنحاول هنا فيّ هذا الكتاب أن نرسـم صورة واضحة متكاملة عن 
، ولا شـكَ  جميـع مـا تقدم مـن خلال الحوض المعرفيّ لدى الإمام السـجاد 
أن هذا البحث بهذا اللحاظ هو باكورة الدراسـات السيسـيولوجية المعاصرة، ومن 
هنا فهو عمل يحتاج إلى تتميم وإكمال، ويكفيّ بحثنا أنه لفت النظر إليها، وأشـار 
للباحثين عن كنز يمكنهم من خلاله رفد التراث السجّادي بكثير من النتاجات التيّ 
لا تنقضي ما دامت تلك الكلمات الخالدة موجودة ونقرأها يوميا والتيّ هيّ بلا شك 
؛ لذا الخطأ متصور ما دام أنه  تخرج من مشكاة نورانية مشكاة أهل البيت 
باكورة الدراسات فيّ هذا المجال ونترك الباب مشرعًا للتصحيح والتكميل والتتميم.



10

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

 الفصل الأول
الإطار المفاهيميّ

 المبحثُ الأوَل
محدِّداتٌ معرفيَةٌ، ومصطلحاتٌ مفاهيميَةٌ

، ملامح السـيرة العطرة ومعالم المسـيرة 	  الإمـام ابـن الخيرتـين 
الجهادية]1].

يقـال إن توضيـح الواضحات مـن المفضحات، ومـن المعايب التيّ يُنزَهُُ الإنسـان 
عنهـا؛ فالواضح ضـد الخامل، لوضوح حاله وظهور فضلـه، ولا أوضح حالا ولا 
؛ لكن  أكثـر ظهـورًا فيّ الفضل من حديثنا عن الإمام زين العابدين السـجاد 
انطلاقًـا من المنهجية العلمية التيّ تفرض التقدمة بتعريف الشـخصية التيّ يدور 
حولها محتوى البحث ومضمونه، أسرد هنا تعريفًا بالإمام السـجاد  ايمانًا 
مِناَ أنَ الأرواح تخفُّ بذكر سير الصالحين العلماء الزاهدين، وتبتهج بذلك، وتطير 

فرحًا:
حتـــى إذا امتـــأت بـــرف الرَاحثقُلـــتْ زجاجـــاتٌ أتتنـــا فرّغًا
من تطـــر  أن  وكادتْ  بالأرواح]]].خفَـــتْ  تخف  الجَّسوم  إن  الهوى 

1- ينظـــر: مقاربـــات الإسلاموفيليـــا فيّ خطاب الصحيفة الســـجادية، كتابنا المقـــدم إلى مهرجان 
تراتيل ســـجادية فيّ نسخته التاسعة.

2- القائـــل هـــو الشـــيخ عبد الكريم شرارة، ابن الشـــيخ موسى ولد فيّ النجف ســـنة 1297 وتوفيّ 
فيّ بنـــت جبيـــل ســـنة 1332. وقد تركه والده فيّ النجف عند قدومـــه إلى جبل عامل وعمره يومئذ 
عشرة أشـــهر وقدم بعد وفاة والده إلى جبل عامل وعمره 12 ســـنة فدرس أولا فيّ مدرســـة السيد 
علي محمـــود الأمين فيّ شـــقرا ثـــم انتقل إلى مدرســـة الســـيد نجيـــب فضل الله فيّ عيناتـــا ثم توجه 
إلى النجـــف ســـنة 1319 فلبـــث يدرس عى اعلامها إلى ســـنة 1329؛ حيث عـــاد إلى بلاده؛ فقدت 
كتبـــه وآثـــاره العلمية وآثار والده عندما أحرقت بنت جبيل ســـنة 1920م؛ فاحترقت فيّ جملة ما 
حـــرق، وبقـــيّ من آثاره بعض تعليقـــات علمية عى قطعة من شرح والـــده عى الشرائع تدل عى 
بعـــد نظـــره وقوته العلمية وبعـــض الصفحات من شرح له عى منظومة والـــده فيّ أصول الفقه. 
أعيان الشيعة، محسن عبد الكريم الأمين العاملي )ت: 1371هـ(، تحقيق: حسن الامين، مطبعة 



11

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

، وجدتـه فاطمة الزهراء  هـو الإمـام علي بـن الحسين بن علي بن أبيّ طالب 
بنت رسول الله  وبضعته، وأبوه الإمام الحسين  أحد سيدي شباب أهل 
الجنة، أمه اسـمها )شـهربانو(، أو )شهربانويه(، أو )شاه زنان( بنت يزدجر آخر 

ملوك فارس]1].

ولادته »عليه السلام« ونشأته 
ولد الإمام زين العابدين علي بن الحسين  فيّ السنة الثامنة والثلاثين للهجرة 
النبويـة الشريفة فيّ شـهر شـعبان، واختلف المؤرخـون فيّ يوم ولادتـه ومكانها، 
فبعضهم حكى أنَه ولد فيّ الكوفة]2]، فيما قال آخرون أنَ ولادته كانت فيّ يثرب]3].  
»عـــاش حوالي ســـبعًا وخمسين عامًا، قضى بضع ســـنين منهـــا فيّ كنف جدّهُ علي بن 
؛ ثم نشـــأ فيّ مدرســـة عمّه الحســـن وأبيه الحسين  سبطيّ  أبيّ طالب 

رســـول الله ((، واســـتقى علومه من هذه المصادر الطاهرة«]4].

الانصاف، بيروت، د. ط، 1959م: 8/ 43.
، لجنة تأليف، المعاونية  1- يُنظـــر: اعلام الهدايـــة، الامام علي بن الحسين زيـــن العابدين 

الثقافية فيّ المجمع العالميّ لأهل البيت)عليه السلام(، لبنان، د. ط، 1430هـ: 6/ 19 - 48.
2- شـــذرات الذهب فيّ أخبار من ذهب، لابن العماد: أبو الفلاح عبد الحيّ بن العماد الحنبلي)ت: 

1089هـ(، دار إحياء التراث العربيّ، بيروت، د. ط، د. ت: 1/ 104.
3- الفصـــول المهمـــة فيّ معرفـــة أحوال الأئمة )عليهـــم السلام(، علي بن محمد بـــن أحمد المالكيّ، 
الشـــهير بابـــن الصباغ )ت: 855هـ(، مؤسســـة الأعلميّ للمطبوعـــات، بيروت، د. ط، 1408هـ: 

ص187.
4- قال الإمام محمد بن علي الباقر  فيّ ســـبب تلقيبه بالســـجَاد أن أبا علي بن الحسين ما 
ذكر لله عز وجل نعمة عليه إلا ســـجد، ولا قرأ آية من كتاب الله عز وجل فيها ســـجود إلا ســـجد، 
ولا دفع الله عز وجل عنه ســـوءا يخشـــاه أو كيد كائد إلا ســـجد ولا فرغ من صلاة مفروضة إلا 
سجد ولا وفق لإصلاح بين اثنين إلا سجد، وكان أثر السجود فيّ جميع مواضع سجوده، فسميّ 
الســـجاد لذلـــك«. ينظـــر: الامام علي بن الحسين )عليه السلام( دراســـة تحليلية، مختار الاســـدي 

)معاصر(، مركز الرســـالة، د. ط، د. ت: 1/ 12.



12

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

كنيته »عليه السلام«
للإمـام السـجاد  أربع كنى: أبو الحسين، أبو الحسـن، أبـو محمد، أبو عبد 

الله.
ألقابه »عليه السلام«

اللقـــب هـــو مـــا أشـــعر بمـــدح أو ذم، وللإمام الســـجَاد  ألقاب كثيرة تشـــعر 
بالثنـــاء عليـــه ومدحه؛ كيف لا وهيّ نابعة من خصاله وصفاته الزاكية، وما اتســـم 
به من محاســـن الصفـــات ومكارم الاخلاق، وعظيم الامتثـــال والطاعة والخضوع 

والعبـــادة لله، وهذه بعضها:
زيـــن العابدين، ســـيد العابديـــن، ذو الثفنات]1]، الســـجاد]2].، الزكـــيّ، الأمين، ابن 

الخيرتين]3].
إمامته »عليه السلام« 

وقع الاتفاق بين عموم المنتســـبين لأهل البيت  عى أن رســـول الله صى الله 
، وأن أباه وجدَهُ نصَا عليه كما نصََّ  عليه وآله قد نصََّ عى علي بن الحسين 

1- الثفنـــة مـــن البعير ما يقع عى الأرض من أعضائه إذا اســـتناخ وغلـــظ كالركبتين. ولعلّ وجه 
إطلاق )ذو الثفنات( عى الســـجّاد عليه السلام كثرة ســـجوده بحيث صار مواضع ســـجوده ذا 
ثفنة، وكان يقطعها فيّ الســـنة مرتين، فيّ كل مرة خمسِ ثفنات، فســـميّ ذا الثفنات لذلك. يُنظر: 

بحار الانـــوار، العلامة المجلسي: 36/ 260.
2- بحـــار الأنـــوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار، للعلامة الشـــيخ محمد باقر المجلسي )ت: 

1111هـ(، مؤسسة الوفاء، بيروت، د. ط، 1403ه‍: 83/ 201.
ـــبَ بابـــن الـــخيرتين؛ لَانّ أبـــاه هو الحـــسين بن علي بن أبـــيّ طالب )عليهما الـــسلام(، وأمّه  3- لُقِّ
مـــن بنات ملك الفرس كسرى، أسُرت فيّ إحدى الحـــروب، وعُرض عليها الزواج فاختارت الإمام 
الحـــسين )عليهمـــا السلام(؛ فتزوجهـــا تكريماً لها. يُنظر: تذكرة الخواص، لســـبط بن الجوزي: 
ص291؛ عبـــادة الامـــام زيـــن العابدين وشرح الصحيفة الســـجادية، باقر شريـــف القرشي )ت: 
2012م(، تحقيـــق: مهدي باقر القرشي، دار المعروف، مؤسســـة الامام الحســـن )عليه السلام(، 

النجـــف الاشرف، د. ط، 1435هــــ: ص20- 24.



13

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

عليه الرسول عليه السلام، وبذلك كان إمامًا للمؤمنين]1].
وقـــد أقامـــوا الحجـــج والبراهين وجمعـــوا النصـــوص الدالـــة عى إمامته  فيّ 
الكتـــب]2]؛ ثـــمَ إن خصال الفضل الموجب للتقـــدم ووجوهه، فيّ عصْر التاَبعين، هيّ: 
العلم بالدين، والإنفاق فيّ سبيل الله، والزهد فيّ الدنيا، وقد اجتمعت كلهّا فيّ شخصَّ 

الإمام السجاد  ]3].

1- يُنظـــر: أوائـــل المقـــالات فيّ المذاهـــب والمختـــارات، ابو عبد اللـــه محمد بن محمد بـــن النعمان 
العكبري البغدادي الشيخ المفيد )ت: 413هـ(، تحقيق: الشيخ ابراهيم الانصاري، دار المفيد، قم، 

د. ط، 1431هـ: ص41.
2-  يُنظـــر: الكافيّ، لأبيّ جعفر بن يعقوب بن إســـحاق الكلينـــيّ )ت: 329هـ(، تحقيق: علي أكبر 

غفـــاري، نشر دار الكتـــب الاسلامية، مطبعة الحيـــدري، ط3، 1388هـ: 1/ 242-1.
3- يُنظـــر: الإفصـــاح فيّ الإمامـــة، للشـــيخ أبـــو عبد اللـــه محمد بن محمـــد بن النعمـــان البغدادي 

المفيـــد)ت: 413هـ(، تحقيق: مؤسســـة البعثـــة، دار المفيد، قـــم، د. ط، 1431هـ: ص 231.



14

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

الثانيّ  المبحث 
مفهوم الأخلاق

 الأخلاق لغةً واصطلاحًا:
الأخَْلاق جمع خُلقٍُ، والخُلقُْ والخُلقُُ: السـجِيةُّ مشـتقٌّ مـن الخَلقِْ بمعنى التقدير 
ر عليه خِلقَْتُهُ، وَفُلانٌ خَليِقٌ بِكَذَا، وَأخَْلقِْ  لأنََ صَاحِبـَهُ قَدْ قُدِّرَ عَليَهِْ خُلقُُه كما قـدِّ
بِـهِ، أيَْ: مَـا أخَْلقََهُ، أيَْ: هُوَ مِمَنْ يُقَدَرُ فِيهِ ذَلـِكَ. وَالخَْلاقُ: النصَِيبُ; لأنََهُ قَدْ قُدِّرَ 
لـِكُلِّ أحََـدٍ نَصِيبُهُ، يقـال: خالصَِِّ المؤُْمِـنَ وخالقِِ الفاجِرَ]]]، وفـلانٌ مطبوع عى 
خُلقُ سّيء، وعى خُلقُ كريم]]]، وقولهم: فلانٌ يَتخََلقَُ بغير خُلقُِهِ، أي يتكلفَه. وَفِيّ 
الحَدِيثِ: ))مَنْ تخلقَ للِناَسِ بِمَا يَعْلمَُ اللهُ أنَه ليَسَِْ مِنْ نَفْسه شَانَْهُ اللهُ، أيَ تكلفَ 
أنَ يُظهر مِنْ خُلقُه خِلاف مَا يَنطوِي عَليَهِْ، مِثلُْ تصَنعََ وتجَمَل إذِا أظَهر الصَنيِع 
وَالجَْمِيلَ، وتَخلقَ بخُلقُ كَذَا: اسْتعَْمَلهَُ مِنْ غَيْرِ أنَ يَكُونَ مَخْلوُقًا فِيّ فِطْرته، وَقَوْلُهُ: 
تخلقَ مِثلَْ تَجمَل أيَ أظَهر جَمالاً وَتَصَنعََ وتَحسَن، إنَِما تأوِْيلهُ الإظِْهار، وقولهم: 

خالقََ الناسَ: عاشَرهم عَىَ أخَلاقِهم((]]].
و))الخُلقُُ، بِضَمِّ اللامِ وَسُكُونِهَا: هُوَ الدِّين والطبعْ وَالسَجِيةَُ، وَحَقِيقَتُهُ أنََه لصِورة 
الِإنسـان البْاَطِنـَةِ وَهِيَّ نفْسـه وأوَصافها وَمَعَانِيهَـا المختصةُ بِهـا بِمَنزِْلةَِ الخَلقْ 
لصُِورَتِـهِ الظَاهِرَةِ وأوَصافها وَمَعَانِيهَا، وَلهَُمَا أوَصاف حسَـنة وَقَبيِحَةٌ، والثوابُ 
ورَةِ  ورَةِ البْاَطِنةَِ أكَثر مِمَا يَتعََلقََانِ بأوَصاف الصُّ وَالعِْقَـابُ يَتعََلقََانِ بأوَصاف الصُّ

1- ينظر: الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، إسماعيل بن حماد الجوهري الفارابيّ، تحقيق: 
أحمـــد عبـــد الغفور عطـــار، دار العلم للـــملايين، بيروت، ط4، 1407هــــ - 1987م: 1471/4؛ 
مقاييـــسِ اللغـــة، أحمد بن فارس بن زكريـــا القزوينيّ، تحقيق: عبد الـــسلام محمد هارون, دار 

الفكـــر، بيروت، د. ط، 1399هــــ - 1979م: 2/ 214؛ لســـان العـــرب، ابن منظور: 10/ 86.
2- ينظـــر: الـــعين, الخليـــل بـــن أحمـــد الفراهيـــدي, تحقيـــق: د. مهـــدي المخزومـــيّ، د. إبراهيم 

الســـامرائيّ, بـــدون طبعـــة, دار ومكتبـــة الـــهلال، بيروت، د. ط، د. ت: 2/ 23.
3- ينظـــر: الصحـــاح تـــاج اللغـــة وصحـــاح العربيـــة، الفارابيّ: 4/ 1471؛ لســـان العـــرب، ابن 

منظـــور: 10/ 87-86.



15

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

الظَاهِـرَةِ، وَلهَِـذَا تَكَـرَرَتِ الَأحاديث فِيّ مَدح حُسـن الخُْلـُقِ فِيّ غَيْرِ مَوْضِـعٍ كَقَوْلهِِ 
تعالى: »مِن أكَثر مَا يُدخل الناسَ الجنةََ تَقْوَى اللهِ، وحُسْـنُ الخُْلقُِ«]]]، وقولهِ صى 
الله عليه وسلم: »أكَملُ المؤْمنين إيِماناً أحَْسنُهم خلقُاً«]]]، وَكَذَلكَِ جَاءَتْ فِيّ ذَمِّ سُوءِ 
ـكًا بِهِ  الخُْلـُقِ أيَضـاً أحَاديث كَـثيَِرةٌ. وَفِيّ الحَدِيثِ: كَانَ خُلقُه القرآنَ، أيَ كَانَ مُتمََسِّ
كَارِمِ وَالْمَحَاسِنِ والَألطاف((]]]. وَبِآدَابِهِ وأوَامره وَنَوَاهِيهِ وَمَا يَشْـتمَِلُ عَليَهِْ مِنَ الْمَ
و))حقيقة الخلقُ فيّ اللغة هو ما يأخذ به الإنسـان نفسـه من الآداب سـميّ خلقاً 
لأنه يصير كالخلقة فيه, فأما ما طبع عليه من الآداب فهو الخيم]]] فيكون الخلق 

الطبع المتكلف، والخيم هو الطبع الغريزي((]]].
وأمـا الخلـق اصطلاحًا؛ فهو: ))ملكة نفسـانية يسـهل عى المتصـف بها الإتيان 
بالأفعـال الجميلـة. واعلم أن الإتيـان بالأفعال الجميلة غير وسـهولة الإتيان بها 
غـير، فالحالـة التيّ باعتبارها تحصل تلك السـهولة هيّ الخلق ويدخل فيّ حسـن 
الخلق التحرز من الشـح والبخل والغضب، والتشـديد فيّ المعاملات والتحبب إلى 

1- مســـند أحمـــد بـــن حنبـــل، تحقيق: شـــعيب الأرنـــؤوط، وعادل مرشـــد، وآخرون, مؤسســـة 
الرسالة، بيروت، د. ط، 1421هـ - 2001م. مسند المكثرين من الصحابة، رقم الحديث )9696(، 
وقال شعيب الأرنؤوط: حديث حسن؛ الجامع المختصر من السنن عن رسول الله صى الله عليه 
وســـلم ومعرفة الصحيـــح والمعلول وما عليه العمل, المعروف بســـنن الترمذي, محمد بن عيسى 
بـــن سَـــوْرة بن موسى الترمـــذي، تحقيق: محمد ناصر الدين الألبانـــيّ, دار المعارف، الرياض، د. 
ط، 1417هـ. أبواب البر والصلة، باب: ما جاء فيّ حسن الخلق، رقم الحديث )2004( وقال: هذا 

حديث صحيح غريب.
2- مســـند أحمـــد، رقم الحديـــث )10817( وقال شـــعيب الأرنؤوط: حديث صحيح؛ ســـنن أبيّ 
داود، ســـليمان بن الأشـــعث السجســـتانيّ، تحقيق: محمد ناصر الديـــن, دار المعارف، الرياض، 
د. ط، 1417هـ. كتاب: الســـنة، باب: الدليل عى زيادة الإيمان ونقصانه، رقم الحديث )4682( 

وقال المحقق: حســـن صحيح.
3- لسان العرب، ابن منظور: 10/ 87-86.

يمَةُ، وَهِيّ الطبيعة والخُلقُ؛ تهذيب اللغة، الأزهري: 7/ 247. 4- الخِيمُ: الشِّ
5- النكـــت والعيـــون، علي بن محمد بن محمد بن حبيب البصري، الشـــهير بـــالماوردي، تحقيق: 

الســـيد ابـــن عبد المقصود، بدون طبعة، دار الكتـــب العلمية، بيروت، د. ط، د. ت: 61/6.



16

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

النـاس بالقـول والفعل، وترك التقاطـع والهجران والتسـاهل فيّ العقود كالبيع 
وغـيره والتسـمح بمـا يلزم من حقوق من له نسـب أو كان صهراً له وحصل له 

آخر((]]]. حق 
وقيل: ))الخُلقُُ ملكة تصدر عنها الأفعال بلا روية؛ كمن يكتب شـيئا من غير أن 
يروي فيّ حرفٍ حرف، أو يضرب الطنبور من غير أن يفكر فيّ نغمةٍ نغمة، وينقسم 
إلى فضيلـة ورذيلة، وغيرهما فالفضيلة الوسـط والرذيلـة الأطراف وغيرهما ما 
ليسِ منهما فالعفة هيئة للقوة الشـهوية بين الفجور، والخمود والشـجاعة هيئة 
للقوة الغضبية بين التهور، والجبن، والحكمة هيئة للقوة العقلية بين الجربزة]]] 
والبلاهـة والخلـق مغاير للقدرة سـيما إن جعل نسـبة القـدرة إلى الطرفين عى 

السواء((]]].
وقيـل أيضـاً بأن ))الخُلق: عبارة عن هيئة للنفسِ راسـخة تصـدر عنها الأفعال 
بسـهولة ويسر مـن غير حاجة إلى فكـر وروية، فإن كانت الهيئـة بحيث تصدر 
عنها الأفعال الجميلة عقلًا وشرعًا بسهولة، سميت الهيئة: خلقًا حسناً، وإن كان 
الصـادر منها الأفعال القبيحة، سـميت الهيئة: خلقًا سـيئاً، وإنمـا قلنا: إنه هيئة 
راسـخة؛ لأن مـن يصدر منه بذل المال عى الندور بحالـة عارضة لا يقال: خلقه 
السخاء، ما لم يثبت ذلك فيّ نفسه، وكذلك من تكلف السكوت عند الغضب بجهد 

1- مفاتيـــح الغيـــب، المعـــروف بالتفـــسير الكبير، محمد بن عمر بن الحســـن الملقـــب بفخر الدين 
الـــرازي، دار إحياء التراث العربيّ، بيروت، ط3، 1420هـ: 71/30.

2- والجُرْبُـــز: الخَـــبُّ الخَْبيث من الرِّجال؛ تاج العروس من جواهـــر القاموس، محمّد بن محمّد 
بيدي، تحقيق: مجموعة من المحققين، دار الهداية،  بن عبد الرزّاق الحسينيّ، الملقّب بمرتضى الزُّ

بيروت، د. ط، د. ت: 56/15.
3- المواقـــف، عضـــد الديـــن عبـــد الرحمـــن بن أحمـــد الإيجيّ، تحقيـــق: عبد الرحمن عـــميرة، دار 
الجيل، بيروت، د. ط، 1417هـ - 1997م: 158/2-159؛ بدائع السلك، ابن الأزرق، تحقيق: د. 

علي ســـاميّ النشـــار، وزارة الإعلام، العراق، د. ط، د. ت: 419/1.



17

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

أو روية لا يقال: خلقه الحلم، وليسِ الخلق عبارة عن الفعل، فرب شخصٍَّ خلقه 
السـخاء، ولا يبـذل، إما لفقد المال أو لمانـع، وربما يكون خلقه البخل وهو يبذل، 

رياء((]]]. أو  لباعث 
وقيل: ))هو اسم جامع للقوى المدركة بالبصيرة، وتجعل تارة للقوى الغريزية، 
وتارة للحالة المكتسبة التيّ بها يصير الإنسان خليقا أن يفعل شيئا دون شيء((]]].
وقيـل بأنَـه: ))الصـورة الباطنـة فيّ الإنسـان: يعنـيّ السـجايا والطبائع، وهيّ 
أوصاف الإنسـان التيّ يعامل بها غيره، أو هيّ ما صار عادة للنفسِ وسـجية لها 
عى سبيل الرسوخ ويستحق الموجود بها المدح أو الذم، وهيّ تنقسم إلى قسمين: 

ومذمومة((]]]. محمودة 
وقيل أيضًا ))الأخلاق جملة من الفضائل دعت إليها الشريعة، يتحى بها المسـلم، 
فيسـتقيم سـلوكه، أو مجموعة من الرذائل نهت عنها الشريعة، يرتكبها المسـلم 
فينحـرف سـلوكه. بعضهـا قلبيّ كالغبطـة والحسـد، وبعضها قـولي كالصدق 

والكـذب، وبعضها فعـلي كإماطة الأذى عن الطريـق، أو رميه فيه((]]].
وبالتأمـــل فيّ التعريفـــات يمكن القول بأنَ الأخلاق: عبارة عن نوعين من الصفات 
صفـــات جُبل الإنســـان عليهـــا وُجدَت معـــه وحصلت له دون دخـــل منه ويحتاج 
تغييرها ومخالفتها إلى كبير جهد وعناء، وصفات اكتســـبها بتكلف ومران وجهد 

1- التعريفـــات، علي بـــن محمـــد بـــن علي الجرجانـــيّ، تحقيـــق: إبراهيـــم الابيـــاري، دار الكتاب 
العربـــيّ، بيروت، د. ط، 1405هـ: ص101.

2- معجـــم مقاليـــد العلـــوم، عبـــد الرحمـــن جلال الدين الســـيوطيّ، تحقيق: أ. د محمـــد إبراهيم 
عبـــادة، مكتبة الآداب، القاهـــرة، د. ط، 1424هـ - 2004م: ص197.

3- مجلـــة البحـــوث الإسلاميـــة، الرئاســـة العامـــة لإدارات البحـــوث العلميـــة والإفتـــاء والدعوة 
والإرشـــاد، العـــدد: 335/80.

4- المجتمع والأسرة فيّ الإسلام، محمد طاهر الجوابيّ، دار عالم الكتب، الرياض، ط3، 1421هـ 
- 2000م: ص39.



18

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

ثـــم أصبحـــت هذه الصفات المكتســـبة عـــادات كأنهـــا خلقت مع طبيعتـــه، كما أن 
ا باطنيًّا هو المنشـــأ والمبدأ والباعث وجانباً سلوكيًّا  للأخلاق جانبين: جانباً نفســـيًّ
ظاهريًّـــا هـــو النتيجة والثمـــرة للجانب النفسي الباطنيّ]1]، كمـــا أن بعضها – أي 
بعـــض الأخـــلاق - قلبيّ كالرحمـــة والغبطة والحســـد، وبعضها قـــولي كالصدق 
والكذب والنميمة، وبعضها فعلي كمســـاعدة الضعفاء والمحتاجين وإماطة الأذى 
عن الطريق، أو رميه فيه]2] كما أن الأخلاق توصف بالحســـن أو القبح بحســـب 

موافقتهـــا للشريعة أو مخالفتها لها. 

 مقدمة فيّ علم الأخلاق
لا شـــكَ أن قيمـــة أيِّ موضـــوع تتأتـــى مـــن شرفية موضوعـــه وما يبحـــث فيه، ولا 
ريـــب عنـــد جميع العقلاء من مختلف فئات بنيّ البشر أن »الأخلاق« وتعزيز قيمها 
هـــو خير الموضوعات الإنســـانية المشتركة؛ فقد يختلف النـــاس فيّ العقائد وفضيلة 
كل عقيـــدة وميزتهـــا عن الأخرى وقد يختلفون فيّ القـــوانين والشرائع؛ بيد أنهم لا 
يختلفـــون فيّ قيمـــة وأهميـــة الأخلاق بين النظم والقوانين والأديان، فلا يســـتخف 
: أحـــد بقيمـــة الخلق إلا إذا كان جاهلا عى حدِّ قول الإمام علٍي بن أبيّ طالب 

وقيمة كُلِّ امرئٍ ما كان يُحْسِنهُ    والجاهلون لأهل العلم أعداء]3])4(.
وإن أدنـى نظـرة لمقاصـد الشريعـة وأوامرهـا ونواهيها وما حوتـه من أسرار 
سـيقف بلا شـك أنها تهدف لتحقيق غرض واحد، هو تحقيّ الكمال الإنسـانيّ 

1- ينظـــر: علـــم الأخلاق الإسلاميـــة، مقداد يالجن محمـــد علي، دار عالم الكتـــب، الرياض، ط2، 
1424هـ - 2003م: ص34.

2- ينظر: المجتمع والأسرة فيّ الإسلام، محمد طاهر الجوابيّ: ص39. 
3-)4( ديـــوان الإمـــام علي بـــن أبـــيّ طالـــب  تقديـــم ســـهيل زكار، دار المعرفـــة – بيروت ط1، 

ص.76  2000م: 



19

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

نسَْـانَ لَفِِي خُسْْرٍ )2(  � ِ
ْ

الذي تسـعد به فيّ الدنيا والآخرة. قال تعالى: وَالْعَصْْرِ )1( إِنَّ الْإ
.)1([1[  )3( ـرِ  ْ �ب بِِالصَّ ا  اصََوْ وَتََوَ َـقِّ  ْ

بِِالْح ا  اصََوْ وَتََوَ َـاتِ  الِْح الصَّ ـوُا  وَعََمِ ـوا  آَمََنُ يـنَ  ِ
َّ

الَّذ  
َّ

إِلَّا
من هنا يتحقق الجميع بأنه لا سلامة للإنسان أي إنسان من دون عنايته بتهذيب 
نفسـه وصقلهـا؛ لأن مـا يصيبه من الظلم، وما يفشـو بين أفـراده من الإجرام، 
منشـؤه نقصَّ الأخلاق. لا بل أكثر من أن يكون منشـؤه نقصَّ العلم؛ فإن العلم 
يخدم الفضيلة، وينهى عن الرذيلة. أمَا علم الأخلاق فهو مُعيٌن للفضيلة، وناهٍ عن 
الرَذيلة، ولا سـبيل إلى معرفة حقيةّ المعانيّ الكبيرة والدعوات الإنسانية الرشيدة 

إلا من خلال الأخلاق المسـتضيئة بنور الشريعة.
 لقـــد كان رســـولنا المكـــرم صـــى الله عليه وآلـــه يوصف بالصـــادق الأمين، وهيّ 
صفات من مجموع خصاله وصفاته العظمى أسهمت فيّ تلقيّ كثير من المشركين 
لدعوتـــه وقبولهـــا؛ إذ إن العظيمات كفؤها العظمـــاء، ولأن فاقد الشيء لا يعطيه، 
 )2([[[يٍم ِ كَ لعََلى خُُلُقٍ عَ�ن ومن هنا امتدح الله رسوله صى الله عليه وسلم: وَإِنَّ

ولا غرابـــة فيّ ذلـــك حيث أدَبه ربه فأحســـن تأديبه. 
ـوا مِِنْ  ُّ صن َ نْ�ن َ

لْـبِ لَّا َ ـ�نَ الْ�ق �ي ـا غََلِ ًّ �ن َ نْـتَ �ن
ُ
ـمْ وَلََوْ ك ـتَ لََهُ ِ لِِنْ ـةٍ مِِنَ اللَّهَّ وقال تعـالى:  فَبِـاَ رَحْْمَ

 )3([3[ 
حَـوْلِِكَ

ولعلنّـا لا نبالـغ إن قلنا أن الغاية من دعوة الرسـل جميعًـا إلى التوحيد إنما هو 
لتحقيـق الأخـلاق بصورتها الأتـم والأكمل؛ فقـال النبيّ الأكرم صـى الله عليه 

وسـلم: »إنمـا بُعثت لأتمِّم صالحيّ الأخـلاق« ]4])4(. 

1-)1( سورة العصر الآية: 1- 2 – 3.
2-)2( سورة القلم الآية: 4. 

3-)3( سورة آل عمران الآية: 159.
4-)4( الأدب المفرد لأبيّ عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري )ت: 256هـ(، تحقيق: محمد فؤاد 
عبد الباقيّ، دار البشـــائر الإسلامية، بيروت، ط3، 1989م. كتاب حســـن الخُلقُ باب حسن الخُلقُ 

وحكمه صحيح رقم الحديث )273(: ص 104.



20

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

وفيّ هـذا الحديـث دلالة مـن مفهوم المخالفة كمـا هو معلوم فيّ الأصـول أن مَن 
لا يحمـلُ خُلقًُا حسـناً لا يصلـح؛ لأن يتصدَرَ لحمل الرسـالة، ومثلهُُ مَنْ لا يحملُ 
خُلقًُا حسـناً لا ينبغيّ أن يكون فيّ موقع المسـؤولية الإرشادية، سواءً كان شيخًا، 
أو أسـتاذًا، أو مربيًّا، أو قائدًا سياسـياّ، أو مصلحًا اجتماعيًّا إلى غير ذلك، ولذلك 
وردت أحاديـث كثـيرة عن النبيّ الأكرم صلوات ربيّ وسـلامه عليه تجعل كمال 
الإيمـان فيّ حُسـن الخُلقُ لا فيّ الدعـاوى ولا فيّ المكانة التيّ ألجئ إليها الشـخصَّ 
لأن يتصدر عى مجموعة من الناس؛ كقوله صى الله عليه وسلم:« أكَْمَلُ الْمؤُْمِنيَِن 

أخَْلاقًا«]1])1(. أحََسِنُهُمْ  إيِمَانًا 
وهـذا أمـر واقع ومشـاهد عى الحقيقـة بدلالة قولـه صى الله عليه وسـلم: »لا 
إيمان لمن لا أمانة له، ولا دين لمن لا عهد له«]2])2(. ففيّ هذه الوصية يقرن النبيّ 
صـى الله عليه وسـلم بين الدين والوفاء بالعهـد وينفيّ الإيمان عمن لا أمانة له، 
وقال رسـول الله صى الله عليه وسـلم:« أدِّ الأمانة إلى من ائتمنك، ولا تخُن من 

خانك«]3])3(.
وعـى هذا قـام المجتمع الإسـلاميّ فيّ كثير مـن مراحله التأريخيـة؛ حيث ارتبط 
أعضـاء المجتمـع المسـلم برباط الإخوة الإسـلاميّ، وتعاونوا عى الـبّر والتقوى، 
وليـسِ هـذا يعنيّ أن المجتمعات قبل الاسـلام خاوية من عنصر الأخلاق؛ بل عى 

1-)1( ســـنن أبيّ داود ســـليمان بن الأشـــعث السجســـتانيّ الأزدي )ت: 275هـ(، تحقيق: محمد 
محييّ الدين عبد الحميد، دار الفكر، دمشق، وبيروت. كتاب السنة باب الدليل عى زيادة الإيمان 

ونقصانـــه وحكمه صحيح رقم الحديث )4682(: 220/4.
2-)2( صحيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان، محمد بن حبان بن أحمد أبو حاتم التميميّ البســـتيّ 
)ت: 354هـ(، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط2، 1993م. كتاب الإيمان 

باب فرض الإيمان وحكمه حديث حسن رقم الحديث )194(: 422/1.
3-)3( ســـنن أبيّ داود كتاب الإجارة باب فيّ الرجل يأخذ حقه من تحت يده وحكمه صحيح رقم 

الحديث )3535(: 290/3.



21

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

العكـسِ، فالراصد والمسـتقرئ الجيد سـيجد أن هناك بعض مـكارم الأخلاق إلا 
إن الغالب فيها شـيوع الفوضى والاضطراب الاجتماعيّ الذي كان سـائدًا فيّ تلك 
المجتمعـات، وأوضـح مثال عى ذلك هو حياة الإنسـان فيّ الجزيـرة العربية قبل 
بعثة الرسول صى الله عليه وسلم، فقد كانت نموذجًا للفوضى والفساد والتحلل 
الاجتماعـيّ، مـن ذلك قتل المرأة مخافة العار، وأنواع الـزواج التيّ هيّ أقرب إلى 

الفاحشـة منها إلى العفة وشـيوع القتل والظلم وأصدق وصف فيّ ذلك:
بسِلاحِهِ حَوْضِهِ  عَن  يَذُدْ  لم  يُظْلمَِ]]])](.ومَن  الناسَ  يَظْلمِِ  لا  ومن  يُهدَمْ 

 بـل اسـتحكم الشر وصار هـو القانون والقاعدة الاجتماعيـة، وقلّ أعوان الخير 
وانفـردت ثلة من المجتمـع من الحُنفاء الذين لم تكن تسـتهويهم حياة الجاهلية 
وضـلال القـوم، واعتزلوا الحياة الاجتماعية لما فيها من الشرور والآثام، وعندما 
انحـرف الإنسـان وحاد عـن الفطرة والأخلاق التـيّ جُبلَِ عليها بنـو آدم، حيث 
نزل الوحيّ بأخلاق السـماء ليقوّم ما اعوج من أخلاق الناس وردهم إلى أخلاق 

الفطرة مرة أخرى، وهيّ الأخلاق الأصيلة، أخلاق الإنسـان السـويّ.
وهـذا هو الأسـاس الذي تقوم عليـه الحياة الطبيعيـة فيّ كل المجتمعات البشرية 
من حفظ الدِّين والنفسِ والنسل والمال والعقل؛ بل وحفظ الغير من كل ما يُسيء 
إلى الإنسـان بوصفـه إنسـانًا، وهذا هو عـين مقصد الشريعة الإسـلامية وغيرها 
مـن الملـل، إذ إن مقاصـد الشريعة الإسـلامية ثلاثـة وهيّ تحقيـق الضروريات 

والحاجيات والتحسـينات أي الكماليات للإنسـان فيّ هـذه الحياة]2])1(.
إذن علم الأخلاق هو: علم يبحث فيّ القواعد أو المبادئ التيّ تُعرف بها الفضائل 

1-)4( ديـــوان زهير بن أبيّ ســـلمى، اعتنى به وشرحه حمدو طمـــاس، دار المعرفة، بيروت، ط2، 
2005 م: ص70 

2-)1( الموافقـــات فيّ أصول الشريعة، إبراهيم بن موسى اللخميّ الغرناطيّ المالكيّ )ت: 790هـ(، 
تحقيـــق: عبد الله دراز، دار المعرفة، بيروت، د. ط، د. ت: 39/1.



22

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

لتقتنى. والرذائل لتُجتنب بهدف تزكية النفسِ عى أساس من الوحيّ الإلهيّ.
وقد قسم العلماء الأخلاق عى نوعين: خلق محمود، وخلق مذموم؛ فقالوا:

الخلق المحمود: صفة ثابتة فيّ النفسِ فطرية أو مكتسبة تدفع إلى سلوك إرادي 
محمود عند العقلاء. كالأخذ بالحق أو الخير أو الجمال وإن خالف الهوى وترك 

الباطل والشر والقبح وإن وافق الهوى أو الشهوة.
ويمكـن تمييز الأخـلاق الحميدة عن غيرها بأنَها كُلُّ سـلوك فرديٍ، أو اجتماعيّ 
تلتقيّ النفوس البشرية عى استحسانه، مهما اختلفت أديانها ومذاهبها وعاداتها 

وتقاليدهـا ومفاهيمهـا. ويلحق به ما كان أثرًا من آثاره أو فرعًا من فروعه.
والخلـق المذمـوم: صفـة ثابتـة فيّ النفسِ فطرية أو مكتسـبة تدفع إلى سـلوك 
إرادي مذمـوم عنـد العقلاء. كالأخـذ بالباطل أو الشر أو القبـح، وترك الحق أو 

الخـير أو الجمـال، إتباعاً للهوى أو الشـهوة.
ويمكـن تمييـز الأخلاق الذميمـة عن غيرها بأنها كل سـلوك فـردى واجتماعيّ 
تلتقيّ النفوس البشرية عى استقباحه واستنكاره، مهما اختلفت أديانها ومذاهبها 
وعاداتهـا وتقاليدهـا ومفاهيمها، ويلحق به ما كان أثرًا مـن آثاره، أو فرعًا من 

فروعه]1])2(.
القيم والسلوكيات.

سـؤال الأخلاق فيّ باراديغـم الإمـام السـجاد  يتكـون مـن شـقين مهمين 
رئيسين: الأول هو القيم، والثانيّ السـلوك؛ حيث تثار التسـاؤلات المهمة: هل القيم 
معنى ايجابيّ أم سلبيّ، أم شامل لكليهما؟، وما الفرق بين القيمة والسلوك؟، وهل 

يجب أن نصحح القيم أم نواجه السـلوك؟ وما سـبل كل منهما؟

1-)2( الأخلاق الإسلامية وأسســـها، عبد الرحمن حســـن الميدانيّ: 16/1؛ الأخلاق بين الفلاسفة 
وعلماء الإسلام، د. مصطفى حلميّ، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 2004م: ص23؛ الأخلاق 

التطبيقيـــة فيّ الشريعة الإسلامية، محمد ماجـــد عتر، دار النهج، حلب، ط1، 2006م: ص21.



23

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

فيّ معرض الاجابة لا بُدَ من توضيح كلتا المفردتين: القيم، السـلوك، وعى النحو 
الاتيّ:

فالقِْيمَة بالكسر: واحدة القيم، وأصله الواو؛ لأنَه يقوم مقام الشيء، والقِْيمَة ثمن 
الشيء بالتقويم، وقومت السلعة واستقمتها، ثمنتها، ويقال: كم قامت ناقتك، أي: 

كم بلغت، والاستقامة التقويم لقول أهل مكة استقمت المتاع، أي: قومته]1].
وفيّ الحديـــث: غـــلا الســـعر عى عهد رســـول الله صى اللـــه عَليهِْ وآلـــه فقالوا: لو 
قومـــت يا رســـول اللـــه، قال: ))إنـــيّ لأرجـــو أن أفارقكم ولا يطلبنـــيّ أحد منكم 

بمظلمـــة ظلمته(( ]2]. 
وقولهـم: لـو قومـت، أي: لو سَـعَرْت لنا، وهو مـن قيمة الـشيء، أي: حَدّدْت لنا 

.[3 قِيمَتهَا]
والقيمـــيّ هو إضافة القِْيمَة إلى ياء النســـب، والقِْيمَة بالكـــسر واحدة القِيم وماله 

عَة واستقمتهُ: ثمنته]4]. قيمةٌ إذا لم يَدُم عى شيء، وقوَمت السّـــلْ

1-)2( غَرِيب الحَْدِيث، لأبيّ عبيد القاســـم بن سَلَامٍ الهروي )ت: 224هـ(، تَحْقِيق: د. مُحَمَد عَبدْ 
وْت، ط1، 1396هـ: 232/4؛ لسَِـــان العَرَب، مادة )قوم(:  المعيـــد خـــان، دَار الكِتاَب العَرَبِيّّ، بَيْرُ

.500 /12
2-)3( سُـــننَ ابْـــنُ مَاجَـــهْ، لأبيّ عَبدُْ اللـَــهِ مُحَمَد بن يَزَيْـــد القَزْوينيّ )ت273هــــ(، تَحْقِيق: مُحَمَد 
وْت، د. ط، د. ت: 742/2 رقم )2201(. قال  فـــؤاد عَبـْــد الباقيّ، دَار الفكر للطباعة والـــنشر، بَيْرُ
الهيثميّ: رواه أحمد والطبرانيّ فيّ الأوســـط ورجال أحمد رجال الصحيح. يُنظَْرْ مَجْمَع الزَوَائِدِ 
وْت،  ومَنبْـَــع الفوائـــد؛ لنور الدِّين علي بن أبَِيّ بَكْـــرٍ الهَيثْمَيّ )ت: 807هـ(، دَار الريان للتراث، بَيْرُ

ودَار الكِتاَب العَرَبِيّّ. القاهرة، ط1، 1407هـ: 99/4.
3- يُنظَْرْ: النِّهَايَة فِيّ غَرِيب الحَْدِيث والأثَر، لأبيّ الســـعادات مجد الدِّين بن أبَِيّ الكرم مُحَمَد بن 
مُحَمَد بن عَبدْ الكريم الشَيبْاَنِيّّ الجزري المعروف بابن الأثير)ت: 630هـ(، تَحْقِيق: طاهر أحَْمَد 
وْت. 1399هـ – 1979م:  الزاوي، ومحمود مُحَمَد الطناحيّ، الطَبعَْة الُأولَى، المكتبة العلمية. بَيْرُ

.125/4
حَـــاح تَاج اللغة وصحاح العَرَبِيةّ، لإســـماعيل بن حماد الجوهري )ت: 393هـ(،  4- يُنظَْـــرْ: الصِّ
وْت، لبَنْاَن، ط2، 1404 هـ– 1984م، مادة  تَحْقِيق: أحَْمَد عَبدْ الغَفُوْر عطا، دَار العلم للملايين، بَيْرُ
حِيط، لأبيّ الطَاهِـــر مجد الدِّين مُحَمَد بن يعقوب الفيروزآبادي  )قـــوم(: 2017/5؛ القَْامُوس الْمُ



24

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

وقيـــل القِْيمَـــة: »هيّ الثمََنُ الذَِي يُقَوَمُ بِهِ الْمتَاَعُ، وَالقِْيمَـــةُ وَاحِدَةُ القِْيمَِ وَهِيَّ ثَمَنُ 
ءِ بِالتقَْوِيمِ«]1]. الشَيْ

وفيّ الحديـــث يقال: ))إذا اسْـــتقَمْتَ بِنقَْـــدٍ فبعْتَ بِنقَْد فلا بأسَ به، وإذا اسْـــتقََمْت 
بِنقَْدٍ فبعِْتَ بِنسَِـــيئةٍ فلا خيرَ فيه(( ]2]. 

ويقـــال: مالـــه قيمـــة، إذا لم يدم عى شيء ولم يثبت، وهو مجاز، وقومت الســـلعة 
تقويمًـــا، وأهل مكة يقولون: اســـتقمته، والصواب: اســـتقمتها، ويقولون: ثمنته، 

قدرتها]3]. أي:  ثمنتها،  صوابه 
وجمـــع القِْيمَـــة: القيـــم، مثل ســـدرة وســـدر، وشيء قيمـــيّ: نســـبة إلى القِْيمَة عى 
لفظها؛ لأنه لا وصف له ينضبط به فيّ أصل الخلقة حتى ينسب إليه بخلاف ما له 
وصف ينضبط به، كالحبوب والحيوان المعتدل فإنه ينســـب إلى صورته وشـــكله؛ 

فيقال مثلي، أي: له مثل شـــكلاً وصورة فيّ أصل الخلقة]4].
ومن المجاز: بكم قام عليك هذا المتاع، وقد قام علي بكذا، وقام بعيرك مائة دينار، 

وْت – لبَنْاَن،د. ط، د.  دِّيقيّ الشيرازي )ت: 817هـ(، المؤسسة العَرَبِيةّ للطباعة والنشر، بَيْرُ الصِّ
ت، مادة)قوم(: 168/4.

1- الموســـوعة الفِْقْهِيةَ، لمجموعة من المؤلفين، الطَبعَْة الُأولَى وزارة الأوقاف والشـــؤون الدِّينية، 
الكويت، 1990م: 132/34.

صَنـَــف، لَأبِـــيّ بَكْرٍ عَبدْ الرَزَاقِ بن هَمَام الصَنعَْانيّ)ت: 211هـ(، تَحْقِيق وتَخْرِيْج وتعليق:  2- الْمُ
وْت، ط2، 1403هـ: 236/8. رقم )15028(؛  حبيـــب الرحمن الأعظميّ، المكتب الِإسْلامِـــيّّ، بَيْرُ
مُسْـــندَ أحَْمَـــد بن حنبـــل، لأبيّ عَبدُْ اللهَِ أحَْمَد بـــن حنبل الشَـــيبْاَنِيّّ )ت: 241هـ(، شرحه ووضع 
فهارســـه: أحَْمَد مُحَمَد شـــاكر، دَار المعارف للطباعة والنشر بمصر، د. ط، 1368 هـ ـ 1949م: 

85/3. رقم )11826(.
3- تَـــاج العَـــرُوْس مـــن جَوَاهِـــر القَْامُوس، لمحيـــيّ الدِّين أبَِـــيّ الفَْضْل مُحَمَد مرتضى الحســـينيّ 
وْت، د. ط، د. ت، مادة )قوم(:  بَيـْــدِيّ )ت: 1205هـ(، مكتبة الحيـــاة، بَيْرُ الواســـطيّ الحَْنفَِـــيّّ الزُّ
36/9؛ مجمع البحرين، لفخر الدِّين الطريحيّ)ت: 1085هـ(، تَحْقِيق: أحَْمَد الحســـينيّ، مكتب 

نشر الثقافـــة الِإسْلامِيةّ، ط2، 1408هـ، مادة )قوم(: 570/3.
ح الكَبيِْر؛ لَأحْمَد بن مُحَمَد بن علي الفيوميّ المقرئ )ت: 770هـ(،  نيِِر فِيّ غَرِيب الشَرْ 4- الْمِصْباَح الْمُ

تصَحِيحْ: مصطفى السقا، مطبعة مصطفى البابيّ الحلبيّ، مصر، ط1، 1322هـ: 520/2.



25

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

والبعيران قاما ثمناً واحدًا، ودينار قائم، سواء لا يرجح، ومياَل: يرجح شيئاً]1].
ـنَاد، لما يُعْمَدُ ويُسْـنَدُ  والقِوَامُ: أسـم لما يقُومُ به الشيء، أي: يَثبُْتُ، كالعِمَاد والسِّ

بِه]2].
ـــاً]3]، أي: ثابتـًــا مُقَوَمَا لأمـــور مَعَاشِـــهم ومَعَادِهم]4].  ـــا قِِيَ ً وقولـــه تعـــالى: دِي�ن

مَـــةِ) ]5] (، أي: المســـتقيم) ]6] (. ِّ �ي َ ومثلـــه: وَذَلِِكَ دِيـــنُ الْ�ق
ولفظـة القيم وردت فيّ القرآن الكريم بمعنى الاسـتقامة]7] قال تعالى: وذلِك 

مة]8]، أي دين الأمة المسـتقيمة]9]  �ي دين ال�ق
واصطلاحًـا: )تعنـيّ اتجاه الأخـلاق والعـادات ودوافعها وأغراضهـا إن كانت 

ماديـة او معنوية او روحية(]10].
أو هيّ: )طريقة فيّ الوجود، أو فيّ السلوك يعترف بها شخصَّ، أو جماعة عى أنَها 

ي )ت: 538هـ(، تَحْقِيق:  1-  أســـاس البلاغة، لأبيّ القاســـم جار الله محمود بن عُمَر الزَمَخْشِرِ
عَبـْــد الرحيـــم محمود،. مطبعة أور فاند بالقاهرة، ط1، 1953م، وهيّ طبعة مصورة عَىَ طبعة 

دَار الكتب المصرية التيّ طبعت سنة 1341هـ، مادة )قوم(: ص528.
2- المفـــردات فِيّ غَرِيب القُْرْآن، لأبيّ القاســـم بن حسين بـــن مُحَمَد المعروف بالراغب الأصفهانيّ 
)ت: 502هـ(، أعده للنشر وأشرف عَىَ الطبع: د. مُحَمَد أحَْمَد خلف الله مكتبة الأنجلو المصرية، 

د. ط، د. ت(: ص416.
3- سورة الأنعام: من الآية 161. 

4-  المفردات، الراغب الاصفهانيّ: ص 416.
5- سورة البينة: من الآية 5.

6- الـــعين، لأبـــيّ عَبـْــد الرَحْمَنِ الخليل بـــن أحَْمَد الفراهيـــدي )ت: 175هـ(، تَحْقِيـــق: د. مهدي 
المخزوميّ، د. إبْرَاهِيم الســـامرائيّ، دار الحرية للطباعة والنشر، بَغْدَاد، ط1، طبعت الأجزاء من 

ســـنة 1980 إلى 1985م، مـــادة )قوم(: 233/5.
7- أثـــر قيـــم عصر النبـــوة فيّ مواجهة مخاطـــر العولمة، محمـــود تركيّ اللهيبيّ، مجلة الأســـتاذ، 

جامعة بغداد، كلية التربية، ابن رشـــد، العدد 48، ســـنة 1423هـ، 2002م: ص399.
8- سورة البينة، الآية: 5.

9- معجم مفردات ألفاظ القرآن الكريم: ص432.
10- الحياة الاجتماعية، بطاينة: ص202.



26

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

مثـال يحتـذى، وتجعل هذه الطريقة من التصرفات، أو من الأفراد الذين تنسـب 
إليهم أمرًا مرغوبًا فيه، او شأنًا مقدَرًا خير التقدير(]1].

وعرفهـا بعضهم: )هيّ كُلُّ صفة ذات أهمية لاعتبارات نفسـيَةٍ، أو اجتماعيةٍَ، أو 
الجماعة(]2]. أخلاقيةٍَ، وتتسَِم بسمة 

وقد أشـار بعض العلماء الى أن القيم: )تعنيّ السـلوك الخلقيّ الذي يميز جماعة 
بشريَـة خـلال فـترة معينة، ويتمثلَُ هذا السـلوك بشـكل عملي بالكـرم والنجدة 

والحلم والعفة والصـبر والوفاء...(]3].
وإنَ هذه القيم بريئة من التحيز والمحاباة؛ لأنها ليسـت من وضع الإنسـان وغير 
خاضعة لرغباته وأهوائه وعلمه المحدود، وإنَما هيّ من خصائصَّ رسالة النبوة؛ 

فـلا تكون محلاً للعبث والانتقـاص؛ لذلك هيّ مؤهلة للعالمية ومـا أرسـناك إلَّا 
 ،[5[  ًراً ونذيرا �ي سش ن ]4]، وقوله تعالى: وما أرسناك الَّا كافة للناس �ب رحْمة للعالم�ي

ا  نزَلِْنَ
َ

ـتِ وَأ ٰ َ يِّنِّ ا بِٱلْْبَ ا رُسُـنََ رْسَـنَْ
َ

ـدْ أ َ وسبيل لتحقيق العدل والمسـاواة بين البشر: لَ�ق
فِـعُ  وَمََنَٰ شَـدِيدٌ  سٌ 

ْ
بَـأ فِِيـهِ  يـدَ  ٱلْحََدِ ـا  نزَلِْنَ

َ
وَأ  ۖ سْـِ�  بِٱلْ�قِ ـاسُ  ٱلِنَّ ـوُمَ  لِِيَ انَ  َ ـرن �ي ِ

ْ
وَٱلم ـبَ  ٱلْكِتَٰ مَعَهُـمُ 

.[6[  ٌىٌّ عَزِيـز َ قََوِ ـبِْ ۚ إِنَّ ٱللَّهَّ َ ۥ بِٱلعْن هُۥ وَرُسُـهَُ ـصُْرُ ُ مَِن يَ�ن عْـمََ ٱللَّهَّ ـاسِ وَلِِيَ لِلنَّ
أما السـلوك لغة: )السـين والـلام والكاف( يدل عى نفـوذ شيء فيّ شيء، ويقال: 

سـلكت الطريق أسـلكه، وسـلكت الشيء فيّ الشيء بمعنى: أنفذته]7].

1- مدخل إلى علم الاجتماع العام، روشيه غل: ص 93.
2- مـــدى تـــأثير القيـــم العربيـــة الإسلاميـــة عى برامـــج الأطفـــال فيّ دول الخليج، فـــاروق أحمد 

الدســـوقيّ: ص 327.
3- المفصل فيّ تاريخ قبل الإسلام، جواد علي: 130/4.

4- سورة الأنبياء، الآية: 107.
5- سورة سبأ، الآية: 28.

6- سورة الحديد، الآية: 25.
7- معجـــم مقاييـــسِ اللغة، أحمد بن فارس بـــن زكريا )ت: 395هـ(، تحقيق: عبد السلام محمد 
هـــارون، اتحـــاد الكتـــاب العربـــيّ، بيروت، د. ط، 1423هـ: 38/10؛ ينظر: لســـان العرب، ابن 



27

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

والســـلوك اصطلاحًا: هو عمل الإنســـان الصادر عن إرادة حرة، المتجه نحو 	 
غاية معينة مقصودة]1].

ومجـــيّء عبـــارة )عمل الإنســـان( فيّ التعريف مهمة لتخـــرج أي عمل من غير 	 
الحيوان والنبات. العاقل، كفعل 

وتعنـــيّ )الصـــادرة عـــن إرادة( أي خرجت أعماله التـــيّ لا حرية له فيها ولا 	 
إرادة، مثل فعل المكره والمجنون والســـكران.

أما معنى )نحو غاية معينة مقصودة( أي خرج ما يحدث صدفة وموافقة]2].	 
قد قسم العلماء السلوك الإنسانيّ إلى قسمين:	 
السـلوك الأخلاقيّ: وهو السـلوك الـذي يكون مصدره صفة نفسـية تكون أ. 

قابلة للمدح أو الذم، أو ما يحكم عليها بأنها حميدة أو غير حميدة، كالإنفاق 
فيّ وجـوه الخـير والدفـاع عن الحق، ولكون هذا السـلوك نابعـاً عن البخل، 

والشـح والخوف كالتقتير والإمسـاك والفرار من ساحة الجهاد.
السلوك غير الأخلاقيّ: ويشمل هذا السلوك النواحيّ الآتية:ب. 

سـلوك يكون اسـتجابة لغريزة جسدية أو نفسية، كالأكل المباح عند الجوع، . 1
والشرب المباح عند العطش، أو كقراءة قصة لإرضاء غريزة حب الاستطلاع 

أو اكتساب الرزق تلبية لداعيّ الفطرة]3].
سلوك يكون استجابة إرادية لترجيح فكري كرؤية الفكر منفعة أو مصلحة . 2

منظور: 2073/3.
1- أخلاقنـــا، محمـــد ربيع جوهري، ط4، دار الفجر الإسلاميـــة، المدينة المنورة، د. ط، 1420هـ 

- 1999: ص 55.
2- معالـــم الشـــخصية الإسلاميـــة المعاصرة، عصـــام عبد المحســـن الحميدان، عبـــد الرحمن عبد 

الجبار هوســـاوي، مكتبة العبيـــكان، الرياض، ط1، 1429هـ: ص 23.
3- كلمـــات فيّ الأخلاق الإسلاميـــة، كمال محمد عيسى، دار المجتمع للنشر والتوزيع، جدة، د. ط، 

1988: ص 73-72.



28

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

لسلوك ما، فتسعى الإرادة إلى العمل به سواء كان هذا الفكر صوابًا أم خطأ.
سـلوك يكون مصـدره الآداب الشـخصية، كآداب النظافـة، والنظام والأكل . 3

والـشرب أو آداب الأناقـة كالملبسِ وترجيل الشـعر وتنظيفه وغير ذلك.
سـلوك مصـدره العـادات المتأصلة والتقاليـد الاجتماعية والتـيّ تتكون عن . 4

طريـق التأثـير الاجتماعيّ وهذه قد تكون سـيئة وقد تكون حسـنة]1].
وبتعريف كل من القيم والسلوك يظهر أن بينهما فرقًا؛ فالقيم: صفة النفسِ 	 

الباطنة، وهيّ تدرك بالبصيرة، فهيّ بمثابة السـبب، أما السـلوك، فهو صفة 
النفسِ الظاهرة، وهو يدرك بالبصر، وهو بمثابة المظهر]2].

فالقيـم فيّ الغالـب أسـاس السـلوك وقواعـده التيّ يقـوم عليها لهـذا كانت 	 
العلاقة بين السلوك والقيم هيّ: علاقة دال بمدلول، أو علاقة سبب بمسبب، 

أو عرض بسـبب، وهيّ علاقة مطـردة إلا فيّ خلقين:
1- إذا وجدت أسـباب خارجية تؤثر فيّ السـلوك، وتجعله غير دال دلالة صادقة 

عـى القيم، كمن يتصرف رياء أو مجاملة أو إكراهًا.
2- وإذا وجـدت موانـع تمنع من دلالة السـلوك عى القيـم، أي ترجمة القيم إلى 
سـلوك، كضيـق ذات يد الكريم؛ فأنـى يتصدق؟ أو عدم وجـود المعارك لإظهار 

الشجاعة]3].
وعليـه يمكـن القول: أنَ السـلوك يـدلُّ عى القيـم غالباً، لا دومًا، حتى يسـتثنى 

الحـالات الطارئة التـيّ لا يدلّ فيها السـلوك عى القيم.

1- الأخلاق الإسلامية وأسســـها، عبد الرحمن حســـن حنبكة الميدانيّ، دار العلوم، دمشـــق، ط1، 
1987م: ص 13-12.

2- ينظر: أخلاقنا، الجوهري: ص 55.
3- تقويـــم الأخلاق والســـلوك فيّ ضوء القرآن الكريم والســـنة المطهرة، محمـــد كرم الله محمد، 

الريـــاض، د. ط، 2013: ص 6.



29

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

، بأنه مجموع  ومن هنا يأتيّ الجواب عن سؤال الأخلاق لدى الإمام السجاد 
القيـم والسـلوك، ومن هـذه الاجابة يأتيّ السـؤال الأهمّ، وهو: هـل نحن نريد أن 
نصحح القيم أو نواجه السـلوكيات لمعالجـة ما انحرف منها عن القيم المحمودة؟

أي بصورة أخرى لو كان لدينا طفل ذو سـلوكيات خاطئة؛ فهل سـنقتصر عى 
معالجة هذه السلوكيات ومنعه منها بأيِّ أسلوب كان سواء كان أسلوبًا عنيفًا أم 

عقلانيًّا، حيث ما يهمنا هو أن يمتنع عن السـلوك الخاطئ؟.
أم نبحـث عـن معالجـة القيم من ورائه كأن يكون يشـعر بالغبـن أو النقصَّ أو 

غيرهـا من الامـور التيّ تختفيّ وراء تلك السـلوكيات الخاطئة؟ 
لا شـك أن الإجابة عن هذه التسـاؤلات سترشدنا إلى طبيعة الخلق الإسلاميّ وما 
يمكن أن يتمايز به عن الأخلاق الأخرى؛ فالأخلاق فيّ الإسلام هيّ سلوك مرتبط 
بالقيمـة ولا ينفـك عنها من أجل بناء حياة آمنة مسـتقرة ذات مضمون إنسـانيّ 
ويسـتهدف غايـات خيرة أبرزهـا الوصول إلى اللـه وتحقيق التعايـش الإيمانيّ 

الإنسانيّ]1])2(
من هنا يكون لنظام الأخلاق فيّ الإسلام طابعان:

الأول: طابـع ربانـيّ من حيث إن الخُلقَُ هو مـراد الله تعالى، وعى ذلك يجب أن 
يتبع الإنسـان فيّ هذه الحياة رغبة الله فيّ خلقه.

الثانـيّ: طابـع بشري إنسـانيّ؛ حيث للإنسـان الدور الكبـير فيّ تحديد واجباته 
الخاصة والتعرف عى طبيعة مظاهر السـلوك الإنسـانيّ المعـبرة عن القيم]2])1(.

مـن هذيـن الطابعين نعرف سر سـبب عـدّ الأخلاق »روح الإسـلام« وقد صرح 

1-)2( موســـوعة نضرة النعيم فيّ أخلاق الرســـول الكريم؛ للشـــيخ صالح بن حميد وآخرون، دار 
الوسيلة جدة ط1، 1998م: 66/1 

2-)1( التربيـــة الأخلاقيـــة الإسلامية مقداد يالجن: ص 75؛ علم الأخلاق الإسلامية مقداد يالجن، 
دار عالم الكتب – الرياض ط1، م:1992 ص8-7 



30

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

النبـيّ صى الله عليه وسـلم بالهدف من بعثتـه وحددها تحديداً واضحاً فيّ قوله 
»إنّما بعثت لأتمم صالحـيّ الأخلاق«]1])2(.

ومـا دمنا نتكلم عـن الأخلاق؛ فهنا أمرٌ جديرٌ بأنْ نقف عنده، وهو ضرورة الميز 
بين علم الأخلاق والأخلاق نفسـها؛ فالأخلاق هيّ القيم السـامية التيّ يؤمن بها 
الفرد والمجتمع مضافٌ إليه السلوك الذي يسيرون عليه للوصول إليها وتحقيقها.

فالأخلاق بهذا المعنى لا تشـمل إلا ما هو حسـن وجميل ومحمود عند الله تعالى، 
وعنـد الناس، وهيّ قسـم من أقسـام الشريعة الإسـلامية:) العقائد– الشريعة– 

الأخلاق(.
فالأخـلاق بهـذا اللحاظ أحد أصول الدين الإسـلاميّ الحنيـف؛ فالأخلاق لصيقة 
بدعوة الرسـل والأنبياء بينما هيّ مادة دراسـية عند غيرهم تسهم فيّ التربية عى 
النظـام والسـير المنهجيّ فيّ تحقيق الأطـر العامة للحياة الإنسـانية ولا ضرورة 
للتخلـق بهـا إلا بقدر تسـيير النظـام، بل قد يكـون المشرع فيّ النظـام الأخلاقيّ 
الإنسانيّ أكثر الناس انحلالا؛ فدراسة الخلق محمودا أو مذموما لغرض الدراسة 
وحفظ النظام هو ما يعرف بعلم الأخلاق، ويمكن فيّ علم الأخلاق أن نقر بأخلاق 
لا تقرهـا الشريعـة لغرض حفظ النظام، أو يمكن أن يرى فلاسـفة علم الأخلاق 
مادة غير أخلاقية فيّ عصر ما لتكون صالحة فيّ عصر آخر، وهذا يعنيّ أن التغير 
والتبدل ممكن فيّ طبيعة الأشـياء فيّ علم الأخلاق؛ فهو دراسـة واسـعة تسير عى 
نفسِ نمط الدراسـة المنهجية لمختلف العلوم فتشـمل نشـأة الأخـلاق وتاريخها 
وتطورها؛ كما تعـرض النظريات والمدارس والمذاهب الأخلاقية المختلفة، وتبرز 
ما بينها من تعارض بل وتناقض أحياناً، ولذلك لا يخلو كتاب لعلم الأخلاق من 
إبراز مذاهب اليونانيين، ومن ثم فلاسـفة القرون الوسـطى، وصولا إلى العصر 

1-)2( سبق تخريجه فيّ الأدب المفرد للبخاري رقم الحديث )273(.



31

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

الحديـث، وتأثـير فلسـفتهم الاجتماعية عـى النظريات الأخلاقيـة؛ وهذا ما غفل 
عنه بعض المسـلمين حين أرادوا أن يتكلموا فيّ علم الأخلاق عى ضوء النظريات 
الأخلاقيـة فيّ الغـرب فتأثروا بمناهجهـا، وكما فعل أولئـك فيّ نظرتهم إلى القيم 
والسـلوك والعـادات الاجتماعيـة حتـى وصل بهـم الحال إلى تشريـع أخلاقيات 
أسرية ومجتمعية مذمومة سـيصل الحال ببعض المفكرين العرب والمسـلمين إلى 

نفسها. النتيجة  تلك 
إن الأخـلاق فيّ الإسـلام لا مجـال فيهـا للتغيـير أو التحوير والتبديـل تحت أيِّ 
ظـرف، أو أي غايـة، فـلا خضوع ولا ركون لمتغيرات اجتماعية، أو سياسـية، أو 
اقتصادية فيّ تغيير وتحوير وتبديل الأخلاق فيّ الاسلام؛ فهيّ غاية تقصد لذاتها، 
وليسـت وسـيلة لتحقيق غاية أخرى]1]، وهذا ما يجعلنا نتكلم هنا عن خصائصَّ 

الأخلاق فيّ الإسـلام فيما يأتيّ:

1- الأخلاق فيّ الإسلام، د. يعقوب المليجيّ: ص 6.   



32

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

خصائـص النظـام الأخـلاقيّ
إن أبرز خصيصة للأخلاق فيّ الإسلام كونها ربانية المصدر، وربانية الوجهة؛ أما 
كونها ربانية المصدر، أي هيّ ليســـت من وضع البشر، ومن ثم لا وجود متصور 
لقصـــور أو خلـــل، أو تأثـــر بمؤثرات زمن أو مـــكان، وحال وثقافـــة، أو مؤثرات 
وراثـــة ومـــزاج، وهوى وعواطـــف، وإنَما واضعها ومشرعها هـــو صاحب الخَلقْ 
والأمـــر فيّ هـــذا الكـــون، ورب كل شيء ومليكه، الذي خلق النـــاس، وهو أعلم بما 

ينفعهم ويرفعهـــم، وما يصلح لهم ويصلحهم. 
وأمـــا كونها ربانيـــة الوجهة: أي أن هدف هذه الأخلاقيـــات هو ربط الناس بالله 
تبـــارك وتعـــالى، حتى يعرفوه حق معرفته، ويتقوه حق تقاتـــه، ويعبدوه حق عبادته، 
فهم لهذا خلقوا، ومن هذه المعانيّ تكتســـب القيم والأخلاق الإســـلامية ســـمات الثبات 
وعـــدم التغـــير؛ لأن هـــذه الأخلاقيـــات والقيم لا ترتبط بشـــخصَّ أو وضـــع معين، أو 
قوميـــة معينـــة، أو طبقـــة معينـــة، وإنما ترتبط بالنســـيج التشريعيّ الإســـلاميّ الذي 

له]1]  الخضوع  يجب 
ومن ثم لها أن تدخل فيّ سائر النظم والتطبيقات الإسلامية، وتشمل جميع القطاعات 

الإنسانية المختلفة]2].
 فالأخلاق تدخل فيّ النظام العبادي، والنظام الاقتصادي، والنظام السـياسي، والنظام 
القضائـيّ، ونظـام العقوبات، ونظام التربيـة والتعليم، وهذا ما يميز الإمام السـجاد 
 فيّ بنـاء المنظومـة الأخلاقيـة الإسلاميـة؛ حيـث لحظ  أن تعاليـم الدين 
الإسلاميّ عبارة نظام شـامل لكل مفاصل الحياة، فهيّ تشـمل أفعال الإنسان الخاصة 
جميعًـا، أو المتعلقـة بغيره، سـواء أكان هذا الغير فردًا، أو جماعـة، أو دولة، وعلاقات 

1- الإسلام والتنمية الاجتماعية، د. محسن عبد الحميد: ص 123. 
2- الأخلاق الإسلامية وأسسها، عبد الرحمن حسن حبنكة: 1 /55. 



33

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

الـدول مـع بعضها تدخـل فيّ هذا الإطـار، ومن المعلـوم أن الحياة كلهـا مظاهر لذلك 
الشامل. التعامل 

وهيّ بهذا اللحاظ الشـامل تكون واقعية وعملية لا أفكارًا ورؤى خيالية فاضلة غير 
واقعيـة لا يمكـن تطبيقهـا، ونقصد بذلك أن الأخلاق الإسـلامية متناسـبة مع واقع 
الإنسـان مـن حيث قدرته العقليـة، والروحية، والنفسـية ومن حيـث الوظيفة التيّ 
كلف بها هذا الإنسان، وهيّ بنفسِ الوقت عملية، فهيّ ليست مجرد تنظير وشعارات 
برّاقة؛ بل لها انعكاسات عملية عى سلوك الإنسان التعبدي، والاقتصادي، والإداري، 

والسياسي وغير ذلك.
إن الواقعية والعملية التيّ تضمنتها الأخلاقيات الإسـلامية غرست فيّ قلوب المسلمين 
والمنصفـين من غير المسـلمين احترام هـذه الشريعة، وهذا ما لا يمكـن لأيّ قانون أو 
تشريـع سـياسي وضعـيّ أن يلم بهذه العنـاصر والصفات، فبعض صُنـاع القرار فيّ 
كثير من الدول التيّ تحكمها نظم سياسية وضعية يعمدون إلى استخدام سيل واسع 
من الدوافع والذرائع الأخلاقية والإنسـانية؛ لتسويغ سياسات عسكرية، أو أمنية، أو 

أخلاقية]1].  غير  مناورات سياسية 
مما تقدم يتضح لنا جليًّا بأن الأخلاق ليسـت مسـتقلة عن الدين؛ بل هو المحيط 
الذي تتفرع منه جداول الأخلاق، ذلك أن الدين هو منبت الأخلاق ومصدر نموها؛ 
بل هو الرقيب عليها والمقوِّم لها إذا انحرفت أو تأثرت بالأهواء والمصالح المادية 
أو الشـخصية كمـا أن الأخلاق تسـاعد عى الاستمسـاك بالديـن وتقوية اليقين، 
وتدفـع إلى ضرورة التـزام أوامـر اللـه وتجنـب نواهيه، وكما قيـل »كل شريعة 

تؤسسِ عى فسـاد الأخلاق فهيّ شريعة باطلة«]2])2(.

1- المبادئ السياســـية والأخلاقية عند الملك ريشـــارد، تحليل السياسة الخارجية، تأليف ريتشارد إن، 
مطبعة ليسنغن، لندن، د.ط، 1975م: ص 19-18.

2-)2( الارتبـــاط بين الديـــن والخُلـُــق، د. وهبـــة الزحيلي، مجلـــة الوعيّ الإسلامـــيّ الكويتية، عدد 



34

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

وإن الوحـيّ الإلهيّ هو الذي رسـم أصول الأخلاق، وحدد أساسـياتها التيّ لابد 
منها لبيان معالم الشـخصية الإسـلامية حتى تبدو متماسـكة متميزة فيّ مخبرها 
ومظهرهـا عالمـة بوجهتهـا وطريقها إذا التبسـت عى غيرها المسـالك واختلطت 

الدروب.
وهـذا يدعونـا إلى ضرورة الميز بين الأخلاق من جهة وبين العادات والتقاليد من 
جهـة أخـرى؛ فإنكار الديـن بوصفه مصدر الأخلاق يحمـل عى وصف الأخلاق 
بأنها عادات صنعها المجتمع، وعندها يصعب التمييز بين الأخلاق التيّ مصدرها 
الديـن والعادات والتقاليد التيّ مصدرها المجتمـع. وبين الأخلاق التيّ تقوم عى 
أساس الثبات وبين العادات التيّ تقوم عى أساس التطور؛ أما إذا اعترفنا بالدين 

مصدرا للأخلاق كان أمر التمييز سـهلاً ممكناً.  
ومن هنا تفترق النظرة الإسـلامية عن النظـرة الغربية المادية للأخلاق؛ فالغرب 
حين فصل الأخلاق عن الدين، ومن ثم عن الحياة؛ فقد حجب عنها حقائق كثيرة؛ 
فقد غاب عن الغرب البعد الشمولي الذي كان يجب أن يكون متوافرا فيّ الأخلاق 
حيث إن الأخلاق والعلم وجهان متلازمان بالضرورة للبناء الحضاري؛ لأن العلم 
بلا أخلاق تحويل لقدرة الإنسـان نحو الشر والباطل، والأخلاق بلا علم تحويل 
لقدرة الإنسـان إلى سراب حضاري قائم عى الفقر والعجز، ولذلك فان الإسـلام 
لا يقول بأن الأخلاق هيّ اسـتجابة النفسِ إلى الوسـط، ولكنه يقول: هيّ ترقية 

النفسِ إلى الكمال وترقيتها عن آثار الوسـط وآثار الوراثة والحضارة.
وكمـا ذكرت أن شـمول الأخلاق مـن خصائصَّ نظامنا الإسـلاميّ المتين فميدان 
الشـمول واسـع جداً فهو يشمل جميع أفعال الإنسـان الخاصة به وبغيره سواءً 
كان الغـير فرداً أو جماعة أو دولـة، ولا يخرج عن دائرة الأخلاق ولزوم معانيّ 

121: ص 20.



35

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

الأخـلاق أي شيء ممـا لا يوجـد لهذه الخصيصة أي نظير فيّ شريعة سـماوية أو 
وضعية]1])1(

إن المتأمل فيّ الأخلاق عند المسـلمين سـيجد أن مفهوم الأخلاق الإسـلامية يدخل 
فيّ إطارهـا جميع العلاقات الإنسـانية؛ بـل تتعدى ذلك إلى علاقة الإنسـان بغيره 
مـن الكائنـات الحية الأخرى. كما فيّ حديث النبيّ صى الله عليه وسـلم حين قال: 
عذبت امرأة فيّ هرة حبستها حتى ماتت جوعاً فدخلت فيها النار. فقال والله أعلم: 
لا أنت أطعمتها ولا سـقيتها حين حبسـتها ولا أنت أرسـلتها فأكلت من خشـاش 

الأرض]2])2(. 
أمـا فيّ ظل الحضـارة الأوربية المعـاصرة؛ فالأخلاق – إن وجـدت- فهيّ قاصرة 
عى جوانب معينة من الحياة، وتحكمها فيّ وجودها تلك الجوانب الأنانية النفعية؛ 
فقد فصلوا السياسة عن الأخلاق؛ بل شاع بينهم أن العلاقات الدولية لا تقوم عى 
أساس مراعاة الأخلاق، حتى إن أحدهم قال: لا مكان للأخلاق فيّ العلاقات الدولية. 

ولذا كان الخداع والتضليل والكذب والغدر عُدَ من البراعة فيّ السياسة]3])3(. 
وفيّ منطـق السياسـة المادية اللاأخلاقية نجد أخلاقهم مـن قتل أو أسر فرد منهم 
جريمة تقوم لها الدنيا ولا تقعد وإبادة وإذلال شعب بكامله كما يحدث فيّ فلسطين 
وغـزة تحديـدًا فيّ أيامنا هذه، ولا يرفُّ جفن لما يحصـل هناك من انتهاكات وكذا 
الحال فيّ الاعتداءات المتكررة عى عراقنا الحبيب من دول تدعيّ الريادة فيّ الأخلاق 
والتمـدن الحضـاري وأنها عـى رأس دول العالم الأول ومع ذلك تمارس أبشـع 

الممارسـات اللأخلاقية بحق دولة ذات سيادة ورصيد تأريخيّ موغل فيّ القدم.

1-)1( أصول الدعوة، لعبد الكريم زيدان: ص 90. 
2-)2( صحيح البخاري، كتاب المساقاة، باب فضل سقيّ الماء، رقم الحديث )2365(. 

3-)3( أصول الدعوة، عبد الكريم زيدان: ص 90.



36

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

 علاقة نظام الأخـلاق فيّ الإسلام بالمجَّالات الأخـرى
وهـذه سـمة تكاد لا توجـد فيّ غير الدين الإسـلاميّ؛ لذا يمكـن للراصد أن يعلل 
سبب تقدم الحضارة الغربية المعاصرة بسبب تجردها عن القيم والأخلاق وعدم 
ربطها بالعلوم والمعارف والمجالات الإنسانية والاجتماعية والاقتصادية الأخرى، 
فالغـرب يمشي عى ضوء القاعدة الميكافيلية التيّ تقول إن الغاية تبرر الوسـيلة، 
بينمـا لا يوجـد هذا الأمر فيّ الإسـلام، الذي يجب أن تكـون الأخلاق حاكمة عى 
مختلـف المجالات التيّ سـبق ذكرها، لذا وفق المعايـير المرصودة يمكن القول أن 
المتجرد من الأخلاق القويمة لا سبيل له أن يقارع المتحلي بالخلق الذي لن تسمح 
له أخلاقياته أن ينزل إلى حضيض ودرك تلك الحضارة المادية الخاوية والمنزوعة 
الأخـلاق، فالإسـلام لا يقـارن بأنظمة باليـة، فالباحث عن الجانـب الأخلاقيّ فيّ 
الاسلام نراه يشكل قاعدته الأخلاقية وفق أسسِ فكرية علمية ونظرية وجدانية 
وإيمانية فضلا عن حب الحق وإيثاره وعده أساسـاً أول من الأسـسِ الأخلاقية؛ 
لأن من تحب طاعته يجب أن يطاع، ومن يتمتع بهذا الخلق فإن خلقه سـيدفعه 

الحق لمستحقه]1])1(. تأدية  إلى 
وهذا لا يتحقق من دون قاعدة عقدية مستقيمة ترتكز عى الإيمان بوجود خالق 

كل شيء، المحيط بكل شيء، وإليه يرجع كل شيء. 
لقد تم الربط بين الإسلام وبين السلوك الأخلاقيّ ربطاً لا يمكن تصور الانفصام 
بينهما؛ فلا إسلام بلا أخلاق، ولا أخلاق بلا إسلام، وكلما قوي الإسلام فيّ نفسِ 
العبد قويت الأخلاق، وكلما كان العبد ألصق بالأخلاق كان أقرب لروح الإسـلام 
وقوانينـه، والعكسِ صحيح، فكلما اختـل جانب اختل الجانب الآخر، وإن كُلَ ما 
يقع فيّ المجتمع من أخلاقيات سـلبيةّ كحالات الانتحار والسـكر والقلق والعربدة 

1-)1( الأخلاق الإسلامية وأسسها، لعبد الرحمن حسن حبنكه الميدانيّ: 20/1–25 .



37

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

والتفكك الأسري والمجتمعيّ إنما سببه البُعد عن الله تبارك وتعالى، وعدم تحقق 
معانيّ الإسلام فيّ النفسِ الإنسانية. 

وعـى ضوء ما تقـدَم ترتبط الأخلاق بالمجـالات الحيوية والعلميـة والمجتمعات 
الإسـلامية ارتباطا تتداخل مضامينه فيّ جميـع مفاصل وجزئيات الحياة بعامة؛ 
حيث يعد الإسـلام كل سلوك يحافظ عى الحياة الإنسانية ويمنحها الاستمرارية 
سلوكاً أخلاقياً، والعكسِ دقيق وصحيح، ومن هنا حرم الإسلام القتل والانتحار، 

والتهديـد وإخافة الناس؛ لأنها أمور لا أخلاقية تعوق الحياة وتهدمها.
ومن هنا اعتبر الاسـلام أي سـلوك يصدر من الإنسـان ومن شـأنه الحفاظ عى 
النوع الإنسانيّ سلوكًا أخلاقيًّا، فلا مكان حينها لدعاوى المواثيق الدولة فيّ اعتبار 
الأسرة مـن النوع أمرًا قانونيًّا يلبـيّ احتياجات البشر؛ فمثل هذه المثلية لا يُقرها 
الإسلام؛ لأنه فيها منافاة للفطرة الإنسانية وخروجًا عن حقيقة الزواج الذي من 
شـأنه أن ينمـيّ الأسرة ويكاثرها، ومن هنا حرم الإسـلام الرهبنة، والإجهاض، 

حتى لو أقرّتها الجندرية المعاصرة ووسـائلها من تمكين المرأة ونحوها. 
وهنا نشـير إلى فاعلية النظام الأخلاقيّ فيّ الاسـلام فيّ تعاطيه مع أسلوب الحياة 
التـيّ حرص الاسـلام أن تكون عـى درجة عالية من الطهـر والعفاف والصحة 
ا حضاريًّا ضد الأمراض بعامة لقوله صى الله  والنظافة بوصفها أسـلوبًا وقائيّـً

عليه وسـلم : »الطَهور شطر الإيمان«]1]. 
فضـلا عـن تربية الضمير وتنمية وازعه الأخلاقيّ؛ ليكون رقيباً عى الإنسـان فيّ 
سـلوكه الخلقيّ، فكل فرد مسـتقل بفكره وضميره كما ورد فيّ المعنى عن النبيّ 
صى الله عليه وسلم » لا تكونوا إمعة تقولون إن أحسن الناس أحسنا وإن ظلموا 
ظلمنا ولكن وطنوا أنفسكم إن أحسن الناس أن تحسنوا وإن أساءوا فلا تظلموا.   
فيجـب أن يبقـى الضمـير الأخلاقـيّ متيقظًـا وبخاصـة فيّ التعامـلات الماديـة 

1-)1( صحيح مسلم، كتاب الطهارة، باب فضل الوضوء، رقم الحديث )223(. 



38

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

والاقتصادية فهيّ تعاملات تلتصق بالقيم والأخلاق، فلذلك يجب أن تكون محكومة 
بنظم وقواعد تحددها وتفرضها واقعًا عى الجميع. فالقيم والأخلاق الإسلامية لازمة 

لتحقيـق العدالة و النمو الاقتصادي والمواءمة مـع الحاجات المتجددة ]1]. 
إن الأخـلاق لُحمـة الحياة الإسـلامية وسـداها، ولا فصل بين الديـن والدولة، أو بين 
المـادة والـروح، وبهـذا لا يقبل بحال ما قبلتـه أوربا من الفصام النكـد، والانفصال 
المشـؤوم بـين الديـن والدنيـا، وما نادت بـه الرأسـمالية وغيرها مـن الانفصال بين 
الاقتصـاد والأخلاق، بل هما مقترنـان ببعض، وهذا الاقتران بين الاقتصاد والأخلاق 

يتجـى فيّ كل الحـالات الاقتصادية فيّ الإنتـاج، والتوزيع، والتداول، والاسـتهلاك.
وسـبب هـذا الاقتران هـو أنّ الأخلاق فيّ الإسـلام تنبثق من العقيدة الإسـلامية؛ فلا 
تملكهـا مصلحـة أو منفعة، فهيّ ليسـت كالأخـلاق بالمفهوم الغربيّ؛ حيـث إنها إذا 
انقضت المصلحة منها، أو تحققت المنفعة ضاع الخُلقُ، وهذا هو أحد أوجه الاختلاف 
بـين الأخلاق فيّ الإسـلام والأخـلاق الأوربية ]2]، فلا يسـتطيع أحد أن يفهم سـلوك 
المسلم الاقتصادي ما لم يفهم عقيدته وأخلاقه]3]، ولا شك أن إدخال أي بعد أخلاقيّ 
فيّ أي اقتصاد، فإن ذلك سـيغيره بشـكل جوهري، فكيف بالاقتصاد الإسـلاميّ الذي 
مـن مرتكزاته الأساسـية القيم و الأخـلاق، فموقف الاقتصاد الإسـلاميّ من الحلال 
والحـرام، والحق والباطل، والعـدل والظلم، والرحمة والغلظة، والأجر العادل وغير 
العادل، وتحريـم الربا، والاحتكار، والغش، والنجش، والتدليسِ، وأكل أموال الناس 
بالباطل، وضبط سلوكيات المنتج، والمستهلك، ونظرة المسلم إلى الملكية، ودور الدولة 

1-)2( الاقتصـــاد الإسلامـــيّ مفاهيـــم ومرتكـــزات، د. منـــذر محمد قحـــف، دار القلـــم، الكويت، ط1، 
1399هـ-1979م: ص 27-22.

2-)3( النظريـــة الاقتصاديـــة فيّ ظـــل الإسلام، د. فكـــري أحمد نعمان، دار القلـــم- دبيّ، توزيع المكتب 
الإسلامـــيّ، بيروت، ط1، 1985م: ص 67.

3- الأســـعار وتخصيصَّ الموارد فيّ الإسلام، د. عبد الجبار حمد الســـبهانيّ، وهيّ أطروحة دكتوراه 
مجازة من كلية الإدارة والاقتصاد، جامعة بغداد، 1411 هـ - 1990م: ص 172.



39

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

الإسـلامية فيّ الحيـاة الاقتصادية... وغيرها، فكل هذه المفاهيم وأبعادها سـتدخل فيّ 
التحليـل الاقتصادي وفق المعايير الأخلاقية الإسـلامية ]1]. 

أما بالنسـبة للنظام السـياسي الإسـلاميّ فهو يقوم عى الأخلاق والفضيلة، واحترام 
حقوق الإنسـان، واحترام العهود والمواثيق الدولية، والتشريعات الإسـلامية المتعلقة 
بالنظام السـياسي ونمط إدارة الدولة محفوفة بمنظومة من الأخلاقيات الإسـلامية.

 فالنظام السـياسي الإسـلاميّ مرتبـطٌ ارتباطًـا وثيقًا بالأخـلاق والفضيلة واحترام 
حقوق الإنسـان فيّ حالتيّ السلم و الحرب]2]، وتمتد الأخلاق الإسلامية إلى أهل الذمة 
الذين يعيشون فيّ المجتمعات الإسلامية، حيث أن النظام السياسي الإسلاميّ يدعو إلى 
ثقافة التعايش والسلم الأهلي، والعيش المشترك لجميع من يقطنون فيّ المجتمع المسلم 

ما لم يشـكلوا خطراً عى النظام الإسلاميّ.
والإسلام منـح حـق الدفـاع عـن الذمـة لأدنى رجـل فيّ المسـلمين، حيث يقـول النبيّ 
 فيّ ذلـك ))المؤمنون تتكافأ دماؤهم، ويسـعى بذمتهـم أدناهم، وهم يد 

عى من سـواهم((]3].
ومـن خـلال أدنى تأمل فيّ سـائر التشريعات الإسـلامية ذات البعد السـياسي يلاحظ 
اللمسـات الأخلاقيـة فيها، حيـث تدخل الأخـلاق فيّ الجانب التشريعـيّ، والتنفيذي، 
والقضائيّ، وهيّ ركائز أي نظام سياسي، فالتشريع السياسي، والتنفيذي، والقضائيّ فيّ 

ظل النظام السـياسي الإسـلاميّ محفوف بالقيم والأخلاق الفاضلة. 

1- الضوابـــط الأخلاقيـــة للتعامـــل الاقتصـــادي فيّ الحديـــث النبـــوي الشريـــف، احمـــد ســـلمان عبيد 
ـــدي: ص 45. المحم

2- فقه السياســـة الشرعية فيّ ضوء القرآن والســـنة وأقوال السلف، د. خالد علي العنبري، دار المنهاج، 
القاهرة، ط1، 2004 م: ص36.

3- مسند أحمد بن حنبل رقم الحديث )959(: 268/2 .



40

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

 الفصل الثانيّ
 الاستقامة العقدية فيّ الباراديغم الأخلاقيّ عند الإمام السجَّاد

مدخل عام لبيان مفهوم الاستقامة العقدية
لا شـك أن الأخـلاق لا كمـا يتوهمـه كثير من النـاس ليسِ لها مدخليـة بالجانب 
العقدي؛ بل عى العكسِ من ذلك؛ فالعقيدة جوهر الأخلاق، والإسلام بخاصة من 
العقائـد التيّ ابتنيت عى الأخلاق، فلا يمكن أن نتصور مُسـلمًا من دون اخلاق، 
أو أن نتصـوَر أخلاقًـا مـن دون عقيدة، وما قد يراه بعضهـم من وجود خلاف 
مـا ذكرنـاه؛ فإنما هـو محض وهم وخيال رسـخ فيّ ذهن من لـم يحرر حقيقة 

المصطلحين،
ومن هنا مثلَ الإمام السـجاد  النموذج الشـامل للإنسان الكامل الذي امتلأ 
جوهـره بعقيـدة التوحيد لله تعـالى، وسرت تعاليم النبيّ المعصـوم عليه الصلاة 
والـسلام فيّ كيانه الإنسـانيّ حتى بات ينطق عـن الأخلاق، وينطلق منها، وينتهيّ 

إليها.  
والاسـتقامة عند أهل اللغة يقال: اسـتقام القوم عى عمود رأيهم أي عى الوجه 

الذي يعتمدون عليه]1]. وحينها يسـتقيم أمر الرجل بعد فسـاد قد استمر]2].
ويقال: استقام فلان عى سنن واحد. أي عى طريق واحد ]3].

يم أي طريق  سْـقَِ ُ ْ
اطَ الم َ نََا الِصِّرّ  وطريق مسـتقيم: أي قائم، قال الله تعالى: اهْْدِ

الحق المستقيم غير المائل]4].
والاسـتقامة فيّ الاصطلاح: اسـتقامة الإنسـان لزومه للمنهج المسـتقيم نحو: 

1- لسان العرب، لابن منظور: 3/ 305.
2- المصدر نفسه: 5/ 165.

3- المصدر نفسه: 13 / 226.
4- شمسِ العلوم ودواء كلام العرب من الكلوم: 8/ 5684.



41

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

قاموا... أي الاستمرار فيّ جهة واحدة من غير أخذ  ا ا� ثم اس�ق �ن إن الَّذين قالَوا ر�ب
فيّ جهة اليمين والشـمال. 

أمـا العقيـدة فهيّ لغة مـن العقد مثل العهد: عاقدته عقداً مثـل عاهدته عهداً ]1]. 
وفُُوا بِِالعُـوُدِ ]2]. أي العهود]3].

َ
ـوا أ يـنَ آمََنُ ِ

َّ
هَـا الَّذ يُّ

َ
قال الله عـزَ وجـل:  يَـا أ

والعقيـدة فيّ الاصطلاح هـيّ: الأمور التيّ يجب أن يصدق بها القلب، وتطمئن 
إليها النفسِ حتى تكون يقيناً ثابتاً لا يمازجها ريب، ولا يخالطها شـك.

أي: الإيمـان الجـازم الـذي لا يتطرق إليه شـك لـدى معتقده، ويجـب أن يكون 
ا ولا ضنًّا؛ فإن لم يصل العلم إلى درجة اليقين الجازم  مطابقًا للواقع، لا يقبل شكًّ
لا يسـمَى عقيدة، وسـميّ عقيدة؛ لأن الإنسـان يعقـد عليه قلبـه، وتطمئن إليها 

نفسـه، وتكون يقيناً عنده، لا يمازجه ريب ولا يخالطه شـك]]].
لـذا ومما تقـدم نقول الاسـتقامة العقدية، هيّ: الإيمان المطلـق بالله تعالى 

وتوحيده والإيمان بسـائر أركان الإيمان، والتيّ جاء ذكرها بقوله تعالى: آَمَِنَ 
 

َ
لَّا وَرُسُـهِِ  تُبِـهِ 

ُ
وَك وَمَلََائِكَتِـهِ   ِ بِِا�َّ آَمَِنَ  كُُلٌّ  ـونَ  ؤْمَِنُ ُ ْ

وَالم ـهِ  رَبِّ مِِنْ  ـهِ  إِلَِيْ نْـزِلَ 
ُ

أ ـا  بِِمَ سُـولُ  الرَّ
.[5[ُـر الْمَصِ�ي ـكَ  وَإِلَِيْ ـا  َ رَ�بَّ�ن رَانَـكَ  ْ �ن �نُ طَعْنَـا 

َ
وَأ عْنَـا  سََمِ وَقَالَُوا  رُسُـهِِ  مِِنْ  حََدٍ 

َ
أ ـنَ  بَ�يْ قُ  ـرِّ َ �ن �نُ

ـــه  ـــل علي ـــث جبري ـــلم فيّ حدي ـــه وس ـــه علي ـــى الل ـــه ص ـــند قول ـــاء فيّ المس ‍وج
السلام: )) الإيمان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وبالقدر 

.خيره وشره((]6]

1- المصدر نفسه: 1/ 141.
2- سورة المائدة، من الآية: 1.

3- تهذيب اللغة، للأزهري: 1/ 134.
4- مدخـــل لدراســـة العقيدة الإسلاميـــة، د. عثمان جمعة ضميرية، تقديـــم: الدكتور عبد الله بن 

عبد الكريم العبادي، مكتبة السوادي للتوزيع، ط2، 1417ه ـ 1996 م: 1/ 121.
5- سورة البقرة، الآية: 285.

6-  مسند أحمد بن حنبل: 1/ 435، برقم )367(.



42

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

فـإن اعتقد الإنسـان بهـذه الأركان اعتقـادًا صحيحًا، وظهرت آثـاره عى جميع 
مناحـيّ حياته، فإنه حقق الاسـتقامة العقدية.

ومـن خـلال ما تقدم نقول: إن الإسـتقامة العقدية هيّ: الإيمـان بالله وملائكته 
وكتبه ورسـله واليوم الآخر وبالقدر خـيره وشره، والعمل بموجب هذا الإيمان 

ومـا يترتب عليه من التزامات، أمراً ونهياً وفيّ سـائر التصرفات.
والاسـتقامة العقدية هيّ الأصل الذي يبنى عليه، وتصح به سـائر أقوال وأفعال 
العبـد إن كانت وفق قواعد الشريعة الإسـلامية وضوابطها، أمَا إذا اختل الأصل 

فكل ما بنيّ عليه باطل، فتذهب الجهود سـدىً، ويكون المآل سـيئاً.
قَامُوا ]1] أي قالوا إلهنا وخالقنا ورازقنا  ُ ثُمَّ اسْ�قَ ا اللَّهَّ ينَ قَالَُوا رَ�بُّ�نَ ِ

َّ
قال تعالى: إِنَّ الَّذ

هـو الله، وآمنوا به إيماناً يتضمن الاسـتقامة عى ما جاء به كتاب الله ورسـوله 
)عليه الصلاة والسلام(.

ا  َ وأمـر الله سـبحانه وتعالى بالإسـتقامة فيّ محكـم التنزيل، قال تعـالى: قُـلْ إِنَّمَّ
وَوَيْـلٌ  وهُ  غْفِِرُ وَاسْـ�قَ ـهِ  إِلَِيْ مُوا  قِ�ي فََاسْـ�قَ وَاحَِدٌ  إِلََهٌ  ـمُْ  إِلََهُ ـا  َ نَّمَّ

َ
أ إِلََيَّ  يُـوحََى  لُـمُْ  مِِثْ  ٌ بََشَرَ نََا 

َ
أ

.[2[ ـنَ  كِ�ي شْْرِ ُ ْ�ِ
 وقالـوا: كـن طالباً للاسـتقامة لا طالبـًا للكرامة؛ فإن نفسـك متحركة فيّ طلب 
الكرامـة، وربـك يطلـب شـكر الاسـتقامة، وقالـوا فيّ فضـل الاسـتقامة وبيان 
‍الحكمـة مـن صـدور الكرامـة: والحكمـة فيـه أن يـزداد بما يرى مـن خوارق

 العـادات وآثـار القـدرة يقيناً، فيقوى عزمـه عى الزهد فيّ الدنيـا والخروج من 
دواعـيّ الهوى، فسـبيل الصـادق مطالبة النفسِ بالاسـتقامة فهيّ كالكرامة.

1- سورة فصلت، من الآية: 30.
2- سورة فصلت، الآية: 6.



43

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

 المبحث الأول
معرفة الله تعالى

المطلب الأول: صحة الإيمان وعلاقتها بالأخلاق.
بـــات مـــن المؤكـــد أنَ الإيمـــان نعمة عظيمة جليلة فيّ حياة المســـلم، لا غنـــى له عنها؛ 
لأن فيهـــا الحيـــاة الحقيقية والســـعادة الأخرويـــة، وهذه النعمـــة لا يعرفها إلا مَن 
ذاق طعمها، وعاش بها وجدانه، ولا شـــك أن أول ما يطلبه الُمنعِم من عباده هو أن 
يعرفـــوه؛ فـــإذا عرفوه عرفوا مراده، وما يحبُّه أو يكرهه، ومعرفة المراد مدعاة إلى 
التصديق به عى حد تعبير أمير البلغاء الإمام علي  فيّ خطبه التوحيدية الُأولى 
:  »أولُ الديـــنِ معرفتُهُ، وكمـــالُ معرِفتهِ التصديقُ  مـــن نهج البلاغـــة بقوله 

بـــه، وكمالُ التصديقِ بـــه توحيدُهُُ، وكمالُ توحيدِهُِ الإخلاص له »]1].
وفيّ معرفة الله تعالى من الإيمان به سبحانه، والتصديق بما جاء به نبيّ الله الأكرم 
صى الله عليه وآله، ووجوب وجوده وأنه تعالى واحدٌ فيّ الذات والصفات والأفعال 
رُ من خلال أدعيته فيّ الصحيفة السجادية أنَ العلم  نجد الإمام السجاد  يُقرِّ

خْشََى خَُلْقِكَ 
َ

حََانَكَ أ والعمل كفيلان بتعظيم الخالق ومعرفته، لذا نراه يقول: سُ�بْ
تَقَ تََرْزُُقُـهُ  �نْ

َ
يْْـكَ مَِنْ أ ـمْ عََلََ نُُهُُ هْْوََ

َ
َ�اعَتِـكَ، وَأ ِ لُُهُـمْ بِب عَْمَ

َ
عُهُـمْ لَِكَ أ َ صن خْنْ

َ
مُهُـمْ بِـكَ، وَأ عَْلََ

َ
لَِكَ أ

  .[2[ َرَك ْ وَهُْوََ يَعْبُدُ غََ�ي
فالإمـام السـجَاد  هنـا يشير لأمـرٍ مهمٍ، وهـو ملحظ فنيّ معمـول به عند 
الحكماء، وهو أن مبحث »ما الشارحة« يجب أن يكون بعد مبحث »هل البسيطة«، 
فالحديـث عـن عظمـة الله تعـالى يكون بعـد الفراغ عن السـؤال بهـل: الله تعالى 
موجود؟، ولذلك نجد الإمام السـجاد  يشير هنا إلى أن المحقق لخشـية الله 

1- نهج البلاغة: الخطبة الاولى: 21/1. 
2- الصحيفة السجادية، دعاء: 1.



44

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

تعـالى هـو العالم به، والمحقـق للخضوع التام هـو الذي يعمل بطاعـة الله تعالى، 
وذلك لا يتأتى إلا بواسطة الرسل أو بإقامة الدلائل فيّ الأفاق والأنفسِ أو بواسطة 
العقـول أو بخلقـه لهم عى فطرة التوحيد فإن من عرف نفسـه فقد عرف ربه]1].

وهذه دعوة من الإمام السـجاد لسـلوك هذا الطريق فيّ الوصول إلى الحق سبحانه 
وتعـالى؛ حيث أوضح الإمام السـجاد  هذا الأمـر بأن حمد الله تعالى عى أنه 
 : أعطانـا المعرفة به، وجعل شـكر الله تعـالى إلهامًا لنا منه تعالى، حيث قال 

)الحَْمْدُ للِهِّ عَىَ مَا عَرّفَناَ مِنْ نَفْسِـهِ، وَ ألَهَْمَناَ مِنْ شُـكْرِهُِ( ]2].
وهذا رأس الخلق وأسـه وأساسـه المتين، وهو ما لحظه الإمام السـجاد  فيّ 
أكثـر كلمات أدعيته؛ فهو غالبا كلما ذكر الشـكر وهـو خلق قويم عظيم فهو يذكر 
معـه الإلهـام أو يقول أوزعنيّ، وهو لفظ يطلق ويـراد به الإلهام »وأوْزَعَه الشيء: 
ـك]3]. لتُِـوزَعْ بِتقوى الله أي  عْمََتََ ِ

ألهَمَـه إيـاه، وفيّ التنزيـل أوْزُِعْنِِي أنْ أشـكُرَ �ن
الله«]4]. بتقوى  لتُلهْم 

يقول )عليه السلام(:)وَأوَْزِعْنيّ أنَْ أثُْنيَِّ بِما أوْليَتْنَيهِ وَأعَْتَرفَِ بِما أسَْدَيْتهَُ إلَِيَ(]5]. 
وهذا ربط لمعانيّ الأخلاق بمنشـئها، فهو يرشـد فيّ هذا الدعاء إلى أهمية الركون 
إلى الحـق تعالى، واسـتدعاء معانيّ المعونة منه سـبحانه؛ فيقول: )اللهُّـمَ فَأوَْزِعْ 

لوَِليِِّكَ شُـكْرَ ما أنَْعَمْتَ بِهِ عَليَهِْ( ]6].
فيتحصل عندنا أن الإمام السـجاد  يلحظ الطريق الموصل لتحصيل المعرفة 

1- نور الأنوار فيّ شرح الصحيفة الســـجادية، الســـيد نعمة الله الجزائري، أميران، ايران، د. ط، 
1427هـ: ص34.

2- الصحيفة السجادية: دعاء: 1.
3- سورة النمل، الآية: 19. 

4- لسان العرب، ابن منظور: 390/8، مادة وزع. 
5- الصحيفة السجادية، دعاء: 47.

6- المصدر نفسه، دعاء: 47.



45

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

الإلهيـة، وأنـه لا يكون إلا عن طريق الالتجاء له سـبحانه، حيث منه تفيض معانيّ 
الطهر والخلق القويم، وهذا ما يؤكده قول الإمام السـجاد«ع« مرة أخرى]1]:

)الحَمْـدُ للِـّهِ الـذِي لوَْ حَبـَسَِ عَنْ عِبـادِهُِ مَعْرِفَةَ حَمْـدِهُِ عَى ما أبْلاهُمْ مِـنْ مِننَهِِ 
فُوا فيّ مِننَهِِ فَلـَمْ يَحْمَدُوهُ؛  المتُتَابِعَـةِ؛ وَأسْـبغََ عَليَهِمْ مِنْ نِعَمِـهِ المتُظَاهِـرَةِ؛ لتَصََرَ
وَتَوَسَـعُوا فيّ رِزْقِهِ فَلمَْ يَشْـكُرُوهُ، وَلوَْ كانُوا كَذلكَِ لخََرَجُوا مِنُ حُدُودِ الإنِْسـانِيةَِ 

عَامِ بََلْ هُُمْ أضَلُّ  إلى حَدِّ البهَيمِيةَِ فَكانُوا كَما وَصَفَ فيّ مُحْكَمِ كِتابِهِ:إِنْ هُُمْ إلَّّا كَالأ�نْ
.[3[  )[2[يْلًَا سَـ�ب

فالإمام السـجَاد  يوضح هنا أن تحقيق المعرفة بالله تعالى وصفاته طريق 
نحـو معرفة ما يفيض عن الله تعـالى من معانيّ الطهر والنقاء، فبعد أن يلهم الله 
تعـالى عبـاده معرفته، وأنَه هو المنعم وجب عى عباده شـكره بمـا يتفضل عليهم 

عدوا  ويرزقهم ويتكرم عليهم من النعم الظاهرة والمتتابعة، كما قال تعالى: وإن �ق
.[4[حصوهـا �ق لَّا  ا�  عمـة  �ن

وهنـا امـر يجدر الوقوف عنده وهو أنه من المفترض أن الشـكر فرع عن معرفة 
الله تعالى، ولا يتأتى الشكر الكامل والصحيح من دون معرفة سابقة بالمشكور، 
ومن ثم لا سبيل إلى حمده حق الحمد من دون تحقيق هذه المعرفة، ولو تحققت 
لهم النعم والأرزاق من دون أن يعرفوه لتصرفوا فيها تصرف البهائم ولخرجوا 
من حدود الإنسـانية إلى حدِّ البهيمية؛ إذ البهيمة لا تشـكر لعدم معرفتها، وكذلك 

1- ينظر: المســـائل العقدية فيّ الصحيفة الســـجادية- دراسة استقرائية وصفية -، رسالة مقدمة 
إلى مجلـــسِ كليـــة العلوم الإسلاميـــة / جامعة بغداد من قبل الطالب حـــازم عباس نعمان، وهيّ 
جزء من متطلبات نيل شـــهادة الماجســـتير فيّ العقيدة والفكر الإسلاميّ، بإشراف أ. م. د. مروان 

عطا مجيد 1439هـ-بغداد- 2018م .
2- سورة الفرقان، الآية: 44. 

3- الصحيفة السجادية، دعاء: 1.
4- سورة إبراهيم، الآية: 34. وسورة النحل، الآية: 18.



46

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

يكون الإنسان حينئذ، ولا يخفى أن التشبيه بحسب الظاهر وإلاّ فالبهائم تعرف 
قَهُُونَ  ْ �ن  �قَ

َّ
حَمْدِهِ وَلَكِٰن لَّا ِ حُ �ب  يُسَبِّ

َّ
ءٍ إِلَّا الإله وتشكره كما قال سبحانه: وَإِن مِنِّ شََيْ

 .[2[ »[1[ ْقسَْبِيْحَهُم �
إن الاعتقـاد بوجـود اللـه تعـالى يعد مـن الاصول المشـتركة فيما بـين الشرائع 

السـماوية عـى اختلافها]3] 
ِ شَـكٌّ فََاطِـرِ  فِِي اللَّهَّ

َ
ْ رُسُـلُُهُمْ أ َ

وقـد بـين القـرآن الكريـم ذلـك فيّ قولـه تعـالى: قَالَت
رْضِ]4]، باعتبار أن الآيات الأنفسـية والآفاقية كلها دلالات عى 

َ ْ
ـاَوَاتِ وَالأ السَّ

الخالق العظيم، يقول الإمام علي عليه السـلام »عجبت لمن شـك فيّ الله وهو يرى 
خلق الله« ]5]، ويقول الإمام زين العابدين عليه السـلام: »عجبت لمن شـك فيّ الله 

وهو يـرى عجائب مخلوقاته«]6]. 
إن مسألة وجود الخالق العظيم لم تكن وليدة ما تكلم فيه المتكلمون وإنما خاض 
بها من قبلهم أصحاب الفلسـفة، لذا نجد عند اليونان وخاصة فيّ بحوثهم كلاما 
لأرسطو فيّ إثبات الإله وقد تبنى أرسطو فكرة المحرك الذي لا يتحرك، والمقصد 
مـن ذلـك أن العقل يحكم بضرورة ان تنتهيّ المحركات فيّ حركتها إلى محرك هو 
الأسـاس لا يتحرك وهو الله تعالى. ]7] ،أما الرواقيون فيؤمنون بنظرية )إجماع 

1- سورة الأسراء، الآية: 44. 
2- شرح الصحيفـــة الســـجادية، الســـيد محمد الحســـينيّ الـــشيرازي، دار العلوم، لبنـــان، د. ط، 

ص19. 2008م: 
ــر  ــم السلام(،جعفـ ــت )عليهـ ــل البيـ ــة أهـ ــوء مدرسـ ــة فيّ ضـ ــدة الإسلاميـ 3- العقيـ

. )43 ( : )معاصر( نيّ لســـبحا ا
4- سورة إبراهيم، الآية: 10. 

5- شرح نهج البلاغة، ابن ابيّ الحديد)656(:)18 / 315(.
6- إحقـــاق الحـــق، أبو محمد ســـهل بن عبد الله بن يونسِ التـــستري)ت: 283 هـ(، د. ط، د. ت: 

.105 /12
7- ينظر: أرســـطو طاليسِ )المعلم الأول(، ماجد فخري)معاصر(،المطبعة الكاثوليكية، بيروت، 



47

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

الأمم( ومعنى ذلك أن الناس جميعا يجزمون ويعتقدون بوجود الآلهة]1] .
وفيّ معـرض تأكيـد الإمام عى ضرورة معرفته سـبحانه وتعـالى يوجه الأنظار 
لأهم المسالك التيّ يمكن أن يفيد منها المسلم فيّ الرد عى الملاحدة المنكرين لوجود 

اللـه تعالى؛ فيحصر الطريق العقلي فيّ أمرين:
الأول: مسلك الاستدلال عى وجود الله تعالى بالله تعالى بنفسه

الثانيّ: مسلك الاستدلال عى وجود الله تعالى بخلقه.   
أمـــا الأول: فهو الذي اصطلح عى تســـميته بـ)برهـــان الصدّيقين(، وهو »أوثق 

وامتـــن واقوى البراهين فيّ اثبـــات الوجود الواجبيّ«]2]. 
ويعد هذا البرهان من البراهين المهمة فيّ تقرير مسـألة وجود الله تعالى وهو من 
»أسد البراهين وأشرفها اليه هو الذي لا يكون الوسط فيّ البرهان غيره بالحقيقة 
فيكون الطريق الى المقصود عين المقصود وهو سبيل الصديقين الذين يستشهدون 

به تعالى عليه؛ ثم يستشهدون به عى صفاته، وبصفاته عى افعاله«]3].
وتقرير هذا البرهان أو الدليل اتخذ عدة مناحيّ نذكر منها:

»الحق ما وجوده له من ذاته. فلذلك البارئ هو الحق، وما سواه باطل. كما أ. 
ان واجب الوجود لا برهان عليه، ولا يعرف الا من ذاته« ]4].

أن حقيقـة الوجود إما واجبة، واما تسـتلزمها؛ فـإذن الواجب موجود وهو ب. 

د. ط، 1985 م: ص95.
1- ينظر: الفلســـفة الرواقية، عثمان امين)ت: 1946م(،مكتبة النهضة، القاهرة، ط2، 1959م: 

ص188.
2-)3( نهايـــة الحكمـــة، محمـــد حـــسين الطباطبائـــيّ )ت: 1981م(، تعليـــق الشـــيخ عبـــاس علي 

الزراعـــيّ، مؤسســـة الـــنشر الاسلاميّ، قم، ط5، 1430هــــ: 2/ 207.
3- الحكمـــة المتعاليـــة فيّ الأســـفار العقلية الأربعـــة: ص در الدين الـــشيرازي، دار احياء التراث، 

بيروت، د. ط، 1419: 15/6.
4- التعليقـــات، ابـــن ســـينا، تحقيـــق وتقديم: د. حســـن مجيد العبيـــدي، دار الفرقد، ســـوريا – 

ـــق، د. ط، 2009: ص70. دمش



48

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

.[1[ المطلوب« 
ولهذا المعنى اشار الإمام علي )عليه السلام(: )ما رَأيَتُ شَيئاً إلاّ وَرَأيَْتُ اللهَ قبلْهَُ، 

وبَعْدَهُُ ومَعَهُ( ]2].
وهـذه معـان أخلاقيـة تجعل من العبـد فيّ مراقبـة دائمة لما يحيط بـه، فيّ بيته، 
ومدرسـته أو جامعته، ومصنعه؛ فليسِ هناك أظهر من الله تعالى؛ فهو سـبحانه 
أجى الحقائق عى حدّ تعبير الإمام الحسـين )عليه السـلام( بقوله: )كيف يستدلّ 
عليـك بمـا هو فيّ وجوده مفتقر إليك، أيكون لغيرك من الظهور ما ليسِ لك حتىّ 
يكون هو المظُهِر لك، متى غبت، حتى تحتاج إلى دليل يدل عليك؟ !... بك أستدل 

إليك( ]3].  بنورك  فاهدنيّ  عليك 
فالله تعالى عرفنا نفسه بنفسه عى حدِّ تعبير الإمام السجاد  بقوله: )الحَْمْدُ 
لله عَىَ مَا عَرَفَنا مِنْ نَفْسِهِ... وَفَتحََ لنَاَ من أبوَابِ العِْلمِْ بِرُبُوبِيتّه( ]4]. وهذا واضح 

بين من أن الطريق إلى الله هو الله نفسه سبحانه وتعالى.
وعندمـا سُـئل أمـير المؤمنـين )عليه السـلام( عن الله عـز وجل أين هـو ؟ قال: 

»هـو ههنا وههنا وفوق وتحـت، ومحيط بنا ومعنا، وهو قولـه: مَـا يَكُـونُ مِِنْ 
إِلَّاَّ  ـرَ  َ �ش

ْ
ك

َ
أ وَلَّا  ذَلِِكَ  مِِنْ  دْنََى 

َ
أ وَلَّا  سَادِسُـهُمْ  هُْوََ  إِلَّاَّ  خََمْسَـةٍ  وَلَّا  رَابِعُهُـمْ  هُْوََ  إِلَّاَّ  ثَلَاثَـةٍ  ـوَى  ْ حب �نَ

ـاَ كَانُُوا ]5] ]6]. ويقصـد بـه أن البـاري عـز وجل لا يمكن أن يحد  َ يْ�ن
َ

هُْوََ مَعَهُـمْ أ
بحد أو يوصف بأنه جسـم. ويقول الإمام موسى بن جعفرعليه السـلام:)إن الله 

1- نهاية الحكمة، الطباطبائيّ: 2/ 208. 
2- بحار الأنوار، المجلسي: 70/ 22. 

3- المصدر نفسه: 64/ 142.
4- الصحيفة السجادية، دعاء: 1.

5- سورة المجادلة، الآية: 7.
6- الـــكافيّ، الشـــيخ محمد بـــن يعقوب الكلينـــيّ )ت: 329 هــــ(: 150/1، كتـــاب التوحيد، باب 

ـــرسي)333(. العرش والك



49

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

تبـارك وتعـالى، لا يخلو منه مكان، ولا يُشـغل به مكان، ولا يحل فيّ مكان، مَا 
ـوَى ثَلَاثَـةٍ إِلَّاَّ هُْوََ رَابِعُهُـمْ... الَّايـة ليـسِ بينـه وبين خلقه حجاب غير  ْ حب يَكُـونُ مِِنْ �نَ
خلقـه، احتجب بغير حجاب محجوب، واسـتتر بغير سـتر مسـتور، لا اله إلا هو 

[1[.« المتعال  الكبير 
أما المسـلك الثانيّ الذي سـار عليه الإمام السجاد  فيتمثل فيّ إرشاد الخلائق 
عى مـا فيّ الكـون مـن نظـم وبدائع أي » بما دل به عى نفسـه من الآثـار العجيبة 

الغريبة«]2]. والأفعال 
وهـذا الدليـل هـو الأوضـح من بقيـة الأدلة عى وجـود الله تعـالى فيّ الصحيفة 
السـجادية، وقـد يطلق عـى هذا البرهان تسـميات عديدة منها برهـان النظم او 

برهـان اتقـان الصنع او البرهـان الغائيّ]3].  
وقـد تنـاول الامام السـجاد  هـذا المسـلك فيّ الصحيفة السـجادية بصورة 
عَ وَاسْتحَْدَثَ وَابْتدََعَ  : ))أنَْتَ الذَِي ابْتدََأ وَاخْتَرَ صريحة وواضحة؛ حيث قال 

وَأحَْسَـنَ صُنعَْ مَا صَنعََ، سُـبحْانَكَ مَا أجََلَ شَأنَكَ((]4].
ووجـه دلالة هذا الـكلام أن قوله: »))أنت الذي ابتدأ واخترع(( الأشـياء أي بأن 
صنعهـا بغير مثال )واسـتحدث وابتدع( الأشـياء إنشـاءً من غير مـادة أو مثال 

1- التوحيد، الشيخ محمد بن علي الصدوق)ت:381 هـ(: ص179، بيانه فيّ الدليل عى أنه تعالى 
ليسِ فيّ مكان)12(.

2- شرح أصـــول الـــكافيّ، مولي محمد صالـــح المازندرانيّ )ت: 1081هــــ(، تحقيق مع تعليقات: 
الميرزا أبو الحســـن الشـــعرانيّ، ضبط وتصحيح: السيد علي عاشور، ط1، 1421 هـ - 2000 م: 

.157 /5
3- يُنظـــر: الـــكلام الاسلامـــيّ المعـــاصر، د. عبـــد الحـــسين خسروينـــاه: 1/ 94؛ أصـــول الديـــن 
الإسلامـــيّ، رشـــدي محمـــد عليان وقحطان عبد الرحمـــن، طبعة دار الأمام الأعظـــم النعمان بن 

ـــان – بيروت، ط2، 1432ھ-2011م: 1/ 95. ـــت، لبن ثاب
4- الصحيفة السجادية: دعاء: 47.



50

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

)وأحسـن صنع ما صنع( فصنعه كله حسـن وإن لم يدرك الإنسان وجه الحكمة 
الصنعة«]1]. وحسن 

وحـين إعمـال النظر فيّ معنى كونه تعالى »أحسـن صنع ما صنع« نجد أن معنى 
إحسان الصنع يدل عى معانيّ الموافقة والانسجام والترتيب، وهو وصف يتوافق 

مع النظام ويتوائم مع العناية الالهية.
والخلائق كلها بهذا المعنى منقادة إليه سبحانه وتعالى، وقال«ع«: ))فَكُلُّ خَليقَتهِِ 

مُنقْادَةٌ لنَا بِقُدْرَتِهِ((]2].
»أي كل خلـق اللـه تعالى منقادة لنا والانقياد معناه الحركة لأجلنا فإن الشـمسِ 
والقمـر والأفـلاك وغيرها تسـير لمصلحـة الإنسـان )وصائـرة إلى طاعتنا( فإن 

الإنسـان يتـصرف فيّ الأرض وما عليها ـ كأنهـا مطيعة له«]3]. 
»وصفـة العناية هذه هيّ التيّ تفيض ما يعرف بالنظام الأحسـن والأكمل حيث 
يكـون فيّ كل عالم من العوالم بنحو يـؤدي إلى تحقيق الكمالات الوجودية بنحو 
اكثـر وأرفـع فعنايـة الحق توصل تلك الموجـودات الفاعلة بـالإرادة إلى أكمل ما 

يمكـن أن تكون عليه« ]4]. 
ـا وصريحًـا فيّ دعائه؛ حيث  أمَـا الاختراع؛ فقـد ذكـره الامام السـجاد  نصًّ

اعاً(( ]5]. عَهُـمْ عى مَشِـيتَهِِ اخْتِرَ قال:))ابْتـَدَعَ بِقُدْرَتِـهِ الخَلـْقَ ابْتدَِاعاً، وَاخْتَرَ
وقـد دحض الإمام الرضا عليه السـلام النظـرة المادية للزنادقـة]6] عندما احتج 

1- شرح الصحيفة السجادية، السيد محمد الحسينيّ الشيرازي: ص348.
2- الصحيفة السجادية، دعاء: 47.

3- شرح الصحيفة السجادية، السيد محمد الحسينيّ الشيرازي: ص23.
4- الإمامة الإلهية، الشيخ محمد السند، دار الأمير، د. ط، 1433هـ: 1/ 76.

5- الصحيفة السجادية، دعاء: 1.
6- الزنديـــق، وهـــو الـــذي  بشريعـــة، ويقول بـــدوام الدهر. والعـــرب تعبر عنه بقولهـــم: ملحد، 
والجمـــع زنادقـــة. وفيّ الحديث:)الزنادقـــة هـــم الدهريـــة الذين يقولـــون: لا رب ولا جنة ولا نار، 



51

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

عليه احدهم قائلاً: هل يقال لله تعالى شيء؟ فقال: » نعم، وقد سمى نفسه بذلك 
]1]؛ فهو شيء  نَمُْ ْ نِِي وَ�بَ�ي ْ هِيْدٌ �بَ�ي ُ سشَ هَادَةً قُلِ اللَّهَّ رُ سشَ َ �ب

ْ
ك

َ
ءٍ أ يُّ شََيْ

َ
فيّ كتابه، فقال: قُلْ أ
ليسِ كمثله شيء« ]2]. 

وروي كذلك أن الإمام الرضا عليه السلام قد استفهم من تلميذه محمد بن عيسى 
عن وجود الله تعالى؛ فقال عليه السـلام:« اخبرنيّ عن الله عز وجل شيء هو أم 

ـرُ  َ �ب
ْ
ك

َ
ءٍ أ يُّ شََيْ

َ
لا؟ فقـال: قد اثبت الله عز وجل نفسـه شـيئاً حيث يقـول: : قُـلْ أ

، فأقول: إنه شيء لا كالأشياء، اذ فيّ نفيّ الشيئية  نَمُْ ْ نِِي وَ�بَ�ي ْ هِيْدٌ �بَ�ي ُ سشَ هَادَةً قُلِ اللَّهَّ سشَ
عنه إبطاله ونفيه، فقال له الإمام عليه السـلام: صدقت وأصبت« ]3] 

ومن هنا تظهر المعانيّ الأخلاقية التيّ لحظها الإمام السجاد »ع » فيّ الدعوة نحو 
تحقيـق المعرفة العقديـة فهو فيّ الوقت الذي نأى عن الاختلافات المشـحونة بها 

ومـــا يهلكنـــا الا الدهر. وفيّ المجمع: الزنادقة قوم مـــن المجوس يقال لهم: الثنوية، يقولون: النور 
مبـــدأ الـــخيرات، والظلمـــة مبـــدا الشرور، وقيل: الزنديق مأخـــوذ من الزند وهو كتـــاب الفهلوية 
كان لزرادشـــت المجـــوس، ثم اســـتعمل فيّ كل ملحد فيّ الدين. ينظر: مجمـــع البحرين، فخر الدين 

الطريحيّ )ت: 1085 هـ(: 293/2.
وقد أوضح الإمام الكاظم عليه السلام معنى ذلك حين ســـأله هارون الرشـــيد قائلا: فما الزنديق 
عندكـــم اهـــل البيت؟ فقال الإمـــام: »الزنديق هو الراد عى الله وعى رســـوله وهم الذين يحادون 
ونَ مَنْ حَادَ اللهَ وَرَسُولهَُ  الله ورسوله، قال الله: ] لا تَجِدُ قَوْماً يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَاليْوَْمِ الآخِرِ يُوادُّ
وَلـَــوْ كانُـــوا آباءَهُـــمْ أوَْ أبَْناءَهُـــمْ أوَْ إخِْوانَهُـــمْ أوَْ عَشِيَرتَهُمْ....الآية] ســـورة المجادلة: )22(. وهم 
الملحدون، عدلوا عن التوحيد إلى الإلحاد. فقال هارون: أخبرنيّ عن اول من ألحد وتزندق؟ فقال 
مـــوسى الكاظـــم  عليه السلام: اول من ألحد وتزندق فيّ الســـماء إبليسِ اللعين، فاســـتكبر وافتخر 
عى صفـــيّ اللـــه ونجيـّــه آدم عليه السلام، فقال اللـــعين: ]أنََا خَيْرٌ مِنـْــهُ خَلقَْتنَيِّ مِنْ نـــارٍ وَخَلقَْتهَُ 
مِـــنْ طِيٍن]، المجادلـــة، الآيـــة: 12، فعتـــا عن أمر ربه وألحـــد، فتوارث الإلحاد ذريتـــه إلى أن تقوم 

الســـاعة...(. تحف العقول، ابن شعبة الحرّانيّ: ص406.
1- سورة الانعام، الآية: 19. 

2- عيـــون أخبـــار الرضا، الشـــيخ محمد بن علي الصدوق: 122/2، بـــاب ما جاء عن الرضا عليه 
السلام من الأخبار فيّ التوحيد)29(.

3- التوحيـــد، الشـــيخ محمـــد بـــن علي الصـــدوق)ت: 381هُ(: ص107. بيانـــه فيّ معنـــى الواحد 
والتوحيـــد والموحد )8(.



52

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

كتـب المتكلمـين والاتهامات المتبادلة فيما بينهـم، وترفع عن هذا القاع الذي بات 
مزدحما ليؤسسِ لنا طريقة قرآنية ترى ضرورة توضيح الحق وابرازه بصورة 
تكـون كفيلة برفع أيِّ خـلاف وتنازع فضلاً عن تدابر وتقاتل. وهو بهذا المعنى 
يحقـق البعـد الأخلاقـيّ فيّ الدرس الكلاميّ الـذي يجب أن نسـتوحيه فيّ حياتنا 

المجتمعية، وما أحوجنا إلى ذلك.



53

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

 المطلب الثانيّ 
الله وخلع مظاهر الشرك والضلال. وحدانية 

من يستقرأ تراث أهل البيت »عليهم السلام« سيجد مدى العناية بقضية التوحيد 
ونبـذ الشرك؛ بـل تُعدُّ قضية وحدانية الله تعالى فيّ أعى اهتمامات الأئمة من أهل 
بيت النبوة ع؛ حيث إن توحيد الله تعالى وأنه المعبود الأحد الذي لا ثانيّ معه من 
أصول الدين الأساسية التيّ ينبغيّ عى كل مخلوق التسليم بها والاقرار بحقيقتها 
]1]، وقال تعالى:   لِـيٍم

َ
ابَ يَـوْمٍ أ يْْـمُْ عََذَ خََافُ عََلََ

َ
َ إِنَىِّ أ  اللَّهَّ

َّ
عْبُـدُوا إِلَّا  �قَ

َ
نْ لَّا

َ
قال تعالى: أ

ـوا]2] ومنها قوله تعالى:  وَمَا  َ وَاجْتَنِِبُ ـدُوا اللَّهَّ نِ اُعْْبُ
َ

 أ
ً

ـةٍ رَسُـولَّا مَّ
ُ

عَثْنَـا فِِي كُُلِّ أ ـدْ �بَ َ وَلَ�ق
ـدُونِ ]3]وغيرهـا الكثير  نََا فََاعْْبُ

َ
 أ

َّ
 إِلََهَ إِلَّا

َ
ـهُ لَّا نَّ

َ
ـهِ أ  نُُوحَِى إِلَِيْ

َّ
ـكَِ مِِنْ رَسُـولٍ إِلَّا ا مِِنْ قََبْ رْسَـنَْ

َ
أ

من الآيات القرآنية المتعلقة بتوحيده عز وجل.
قـال صاحـب الميـزان إن آيـات القـرآن الكريم عـى احتوائها تفاصيـل المعارف 
المتعلقـة بالله تعالى والحقائق الجليـة البينة فهيّ بذلك تعتمد عى حقيقة واحدة 
هـيّ الأصـل وهـذه الحقيقة هيّ القاعـدة التيّ يبتنـى عليها غيرها ومـا هذه إلا 
فروعه، وهيّ الأسـاس الذي بنيّ عليه بنيان الدين، وهو توحيد الله تعالى ونفيّ 
الآلهة الأخرى المزعومة، وتوحيد الإسلام يكمن بأن يعتقد المكلف بأن الله تعالى 

هـو رب كل شيء ولا إله غيره.]4] 
قال الشيخ مرتضى مطهري: لعلنا يمكن أن نقول بأن البحوث المتعلقة بتوحيده 
عـز وجـل والموجـودة فيّ خطب أمـير المؤمنين عليـه السـلام والمجموعة فيّ نهج 
البلاغـة تعتـبر من أعجب بحـوث هذا الكتـاب وأروعها، فإنها من غـير مبالغة، 

1- سورة هود، الآية: 26، فصلت، الآية: 14، الاحقاف، الآية: 21.
2- سورة النحل، الآية: 36.

3- سورة الانبياء، الآية: 25.
4- ينظر، الميزان فيّ تفسير القرآن، السيد محمد حسين الطباطبائيّ)ت: 1402هـ(، نشر جماعة 

المدرسين فيّ الحوزة العلمية، قم، د. ت: 135/10.



54

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

ونظـرًا لشرائـط الزمـان والمكان للصدور فهـيّ بهذا القدر تقـترب من الإعجاز 
 [1[ وحدوده. 

يقول الإمام عليعليه السلام فيّ وصية لابنه الإمام الحسن عليه السلام: »وأعلم يا 
بنيّ انه لو كان لربك شريكٌ لأتتك رسلهُ، ولرأيت آثار ملكه وسلطانه« ]2]

 وسـئل الإمام السـجاد عليه السـلام عن التوحيد، فأجاب: »إن الله عز وجل علم 
حََدٌ « ]3] والآيات 

َ
ُ أ انـه يكـون فيّ آخر الزمان أقوام متعمقون فانـزل قُـلْ هُْوََ اللَّهَّ

ـدُورِ ]4]ومن رام وراء ذلك  ـيٌم بِـذَاتِ الصُّ من سـورة الحديـد الى قولـه:  وَهُْوََ عََلَِ
.[5[ هلك«  فقد 

ويُقَسّـم الإمـام علي عليه الـسلام الظلم عى ثلاث أصناف فيقـول: »ألا وإن الظلم 
ثلاثـة: فظلـم لا يغفـر، وظلـم لا يترك، وظلم مغفـور لا يطلب، فأمـا الظلم الذي 

كَ بِـهِ وَيَـغْفِِرُ مَـا دُونَ  نْ يُشْْرَ
َ

 يَـغْفِِرُ أ
َ

َ لَّا لا يغفـر، فالشرك بالله، قـال سـبحانه:  إِنَّ اللَّهَّ
]6]]7]؛ ويقـول عليـه الـسلام فيّ شـأن هذه الآيـة الكريمة: )مـا فيّ القرآن آية 

ذَلِِكَ
 ،[8[  َكَ بِـهِ وَيَـغْفِِرُ مَـا دُونَ ذَلِِك نْ يُشْْرَ

َ
 يَـغْفِِرُ أ

َ
َ لَّا أحـب إلَي مـن قوله عـز وجـل  إِنَّ اللَّهَّ

قال النيسابوري: »اعلم أن أصول التوحيد والعدل مأخوذة من كلام أمير المؤمنين 

1- ينظر: فيّ رحاب نهج البلاغة، مرتضى مطهري)ت: 1979م(، ترجمة: هادي اليوســـفيّ، دار 
التعارف للمطبوعات، بيروت، ط1، 1978م: ص35.

2- شرح نهج البلاغة، ابن ابيّ الحديد )ت: 656هـ(: 77/16.
3- سورة الإخلاص، الآية: 1.

4- سورة الحديد، الآية: 6.
5- ميـــزان الحكمـــة، محمد الريشـــهري)معاصر(، دار الحديث، قـــم، ط1، 1416 ه‍: 1890/3، 

بـــاب حق المعرفـــة )2614(.
6- سورة النساء، الآية: 48.

7- شرح نهج البلاغة، ابن ابيّ الحديد)ت: 656هـ(: 10/ 33.
ـــن علي  ـــد ب ـــد، محم ‍ـ( التوحي ـــدوق)ت: 381 هـــ ـــن علي الص ـــد ب ـــيخ محم ـــد، الش 8- التوحي
الصـــدوق)ت:381هُ(، تصحيح وتعليق: الســـيد هاشـــم الحســـينيّ الطهرانيّ، مصـــادر الحديث 

الشـــيعية، قســـم الفقـــه: ص409؛ بيانـــه فيّ وجـــه العـــدل وعدلـــه تعـــالى فيّ الأطفـــال: ص8. 



55

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

عليـه الـسلام وخطبه، فإنها تتضمن ذلـك ما لا يزيد عليـه، ولا غاية وراءه، ومن 
تأمـل المأثـور فيّ ذلك علم أن جميع ما أطنب المتكلمـون فيّ تصانيفهم تفصيل لتلك 

الأصـول، وروي عـن الأئمة)عليهم الـسلام( مثل ذلك«]1] . ((
فعن الإمام علي بن الحسين زين العابدين عليه السلام: »اعلموا عباد الله أنَ أهل 
الشرك لا تُنصَب لهم الموازين، ولا تُنشَر لهم الدواوين، وإنَما يحشرون إلى جهنمَ 
زمراً، وإنَما نَصْبُ الموازين، ونَشْرُ الدواوين، لأهل الإسلام، فاتقوا الله عباد الله، 
واعلمـوا أنَ اللـه عزَ وجـلَ لم يحبَ زهرة الدنيا وعاجلها لأحـدٍ من أوليائه، ولم 
بهـم فيهـا، وفيّ عاجل زهرتها وظاهر بهجتها، وإنَما خلق الدنيا وخلق أهلها  يرغِّ
ليبلوهـم فيها أيُّهم أحسـنُ عملاً لآخرتـه، وأيم الله لقد ضرب لكـم فيه الأمثال، 

وصَرف الآيـات لقومٍ يعقلون، ولا قوّة إلا بالله... »]2]
هذه الخطبة من الخطب البليغة التيّ اشـتملت عى معانٍ جزيلة موفورة، وكلها 
ناطقة بنبذ الشرك والشركاء كما قال الله عز وجل مخبراً عن عبده لقمـان الحكيم 

مٌْ  ُ كَ لَ�ن ْ ِ إِنَّ الـشْرِّ كْ بِِا�َّ ِ
 تُُشْرْ

َ
ـهُ يَا بُـنَِيَّ لَّا ُ هِ وَهُْوََ يَعِ�ن ـاَنُ لَِّا�بْ�نِ ْ أنَهُ قـال لابنه: وَإِذْ قَالَ لُ�ق

ـيٌم]]]، والـشرك: أن تجعـل للـه شركاء فيّ ربوبيتـه تعالى اللـه عن الشركاء  ِ عَ�ن
والأنداد]4]. 

شرك؛ فهـو  المـبررات  تكـن  مهمـا  اللـه  سـوى  للعبـادة  يتخـذ  إلـه  أي  إن    ‍
  لذلـك فـإن مـن المهم تحقيق كلمة التوحيـد لا إله إلا الله تعـالى، وفهم معناها، 
والعمـل بمقتضاهـا، ومخالفة معتقـدات مشركيّ العرب وأشـباههم ممن قالوا: 

1- روضـــة الواعـــظين، الشـــيخ أبـــو علي، محمّد بن الحســـن الفتال النيســـابوري )ت 508 هـ(: 
ص30.

2- الكافيّ، للكلينيّ، دار الكتب الإسلامية، د. ط، د. ت: 8 / 75.
3- سورة لقمان، من الآية: 13.

4- تهذيب اللغة، للإزهري:13/10.



56

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

ـدَ  عَاؤُنََا عِِنْ َ ـ�ن هَـؤُلََّاءِ �شُ قالـوا:  وممـن   ،[1[   ِ زُُلْـف  بُُونََا إِلََي اللَّهَّ ـرَِّ  لِِيُ
َّ

عْبُـدُهُُمْ إِلَّا مَـا �نَ
 ]2]، يشـيرون إلى أوثانهـم التيّ مثلوها بصـور الأنبياء والصالحين. ِ اللَّهَّ

والإيمـان باللـه جل وعلا إذا وقر فيّ القلب يمنـع النفسِ بأن يخطر لها مثل هذه 
الأفكار الضالة والمنحرفة، وقد وصف الله تعالى اليهود والنصارى الذين غلوا فيّ 
أحبارهم ورهبانهم مثل ما غلا المشركون فيّ آلهتهم وبما وصف به عبُاد الأوثان 
والمشركين، وغضب عى هؤلاء المنحــرفين كمــا غضــب عى غـلاة المشـركين، 

وا  مِِرُ
ُ

يَمَ وَمَا أ نَ مَِرْ ْ سِيْحَ ا�ب َ ْ
ِ وَالم رْبَِابًِا مِِنْ دُونِ اللَّهَّ

َ
مْ أ حْبَارَهُُمْ وَرُهْبَانَُهُُ

َ
ذُوا أ حنَ فقــال:  ا�قَّ

.  .[3[   َـون
ُ
ك ـا يُشْْرِ حََانَهُ عََمَّ  هُْوََ سُـ�بْ

َّ
 إِلََهَ إِلَّا

َ
ا لَّا ـا وَاحَِدً عْبُـدُوا إِلََهً  لِِيَ

َّ
إِلَّا

فمن كان مستقيماً فيّ عقيدته؛ فإنه يعلم حقيقة بأنَ هناك أمورًا يختصَُّّ بها الله 
تعـالى ولا يمكـن لأحد من ملك، أو رسـول، أو نبيّ، أو مقرب أن يكون له شـأن 

فيها وهيّ:
العلـــم المحيـــط الشـــامل: أي أن الله تعالى هو مـــن له العلم المطلـــق؛ فيعلم ما دق 

وجـــلَ، ومـــا بَعُدَ ودنا، أو خفيّ وظهـــر، لا تخفى عليه خافية.
التـــصرف المطلـــق: فاللـــه تعـــالى هـــو المتـــصرف فيّ العالـــم بـــالإرادة، وإصـــدار 
‍الأمـــر والنهـــيّ، والإماتـــة والإحيـــاء كمـــا يشـــاء، والبســـط والقبـــض فيّ الـــرزق،

‍والإفاضـــة بالصحـــة والمـــرض، والفتـــح والهزيمـــة، وتســـخير القضـــاء والقدر، 
‍وإنجـــاح المطالـــب وتحقيق الأمانيّ، ودفـــع البلايا، والإغاثة فيّ الشـــدائد، وإلهاف 

الملهوف، وإنهاض العاثر، هذه كُلُّها من خصائصَّ الله تعالى.
 أعمـــال العبادة وشـــعائرها: أي أن ثمة أعمالا تم تخصيصهـــا لتعظيم الله تعالى 

1- سورة الزمر، من الآية: 3.
2- سورة يونسِ، من الآية: 18.

3- سورة التوبة، الآية: 31.



57

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

لنفســـه، وأرادهـــا من عبـــاده، من صلاة وصيام وحج وزكاة ونحوها من ســـائر 
الأعمـــال التيّ تؤكد عظمة الخالق وكبرياء الباري وافتقار الخلق لعطفه ولطفه، 
فـــلا يجـــوز أن تؤدى لغيره. فكل شيء بيده وهو وحـــده صاحب الأمر وتفويض 

الأمـــور إليه والرضا بما قدر هو الطريق الصحيح الذي به الســـعادة والكرامة.
وتفويض الأمر لله هو نهج الأنبياء والصالحين قال تعالى عى لســـان مؤمن بنيّ 

رٌ بِِالعِْبَادِ{ ]1]. صِ�ي َ َ بِب ِ إِنَّ اللَّهَّ ي إِلََي اللَّهَّ مِْرِ
َ

ضُ أ فَُوِّ
ُ

قَُولُ لَمُْ وَأ
َ

رُونَ مَا أ
ُ
نسََتَذْك إسرائيل: } �

يقـــال أنه لما نزلت هذه الآية: }الذَِينَ آمََنُوا وَلمَْ يَلبْسُِـــوا إيِمَانَهُـــمْ بِظُلمٍْ أوُلئَكَِ لهَُمُ 
الْأمَْنُ وَهُمْ مُهْتدَُونَ{ ]2]، شقَ عى أصحاب النبيّ )صى الله عليه وسلم(، وقالوا: 
أيّنـــا لـــم يظلم نفســـه فقال النبـــيّ )صى الله عليه وســـلم(: ))إنما هـــو الشرك ألا 

كَ لظَُلمٌْ عَظِيمٌ { ]3].  ْ تسمعوا إلى قـول العبـد الصالـح((: }إنَِ الشرِّ
وفيّ هذا المعنى يؤكد الإمام السـجاد عليه السـلام بأنَ الوحدانية جوهر الإسـلام 
وحقيقتـه ومعناها لغـة: »الواحِـدُ أوَلُ عَدَدِ الحِسـابِ... ووَحَدَهُُ تَوْحِيـداً جَعَلهَُ 
دُ: ذُو الوَحْدانِيةَِ«]4].  واحِداً، والتوحيدُ: الإيِمانُ بالله وَحْدَهُُ. والله الْأوَحدُ والمتُوََحِّ
»فالواحد منفرد بالذات فيّ عدم المثل والنظير والأحَد منفرد بالمعنى«]5].«والواحد 

الأحد: اسـمان دالان عى معنى الوحدانية«]6].

1- سورة غافر، الآية: 44.
2- سورة الأنعام، من الآية: 82.
3- سورة لقمان، من الآية: 13.

4- العين، أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم الفراهيدي البصري )ت: 170هـ(، 
تحقيق: د مهدي المخزوميّ، د إبراهيم الســـامرائيّ، دار ومكتبة الهلال، د. ط، د. ت: 3/ 281، 
مادة وحد؛ لســـان العرب، ابن منظور: 3/ 446، مادة وحد؛ القاموس: 1/ 328، فصل الواو.

5- لســـان العرب، ابن منظور: 3/ 446، مادة وحد؛ تاج العروس من جواهر القاموس، محمّد 
بن محمّد بن عبد الرزّاق الحســـينيّ، أبو الفيض، الملقّب بمرتضى، الزَبيدي )ت: 1205هـ(، دار 

الهدايـــة، د. ط، د. ت: 1/ 2324، فصل الواو.
6- مجمع البحرين، الطريحيّ: 3/ 119، باب ما اوله واو.



58

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

اصطلاحا: »عبارة عن نفيّ التعدد فيّ الذات والصفات والأفعال. فهو سـبحانه لا 
شبيه له فيّ ذاته ولا فيّ صفاته ولا فيّ أفعاله«]1].

وضدها: »التعدد فيّ الذات والصفات اتصالا وانفصالا وفيّ الافعال انفصالا«]2].
وقد حفلت الأدعية السجَادية بالعديد من الإيماءات لهذه الصفةـ منها قوله 

:)فَتـَحَ لنَـا مِنْ أبَْوَابِ العِلـْمِ برُبُوبِيتَهِِ وَدَلنَاَ عَليَهِْ مِـنَ الِاخْلَاصِ لهَُ فِيّ تَوْحِيدِهُِ(]3]. 
»فإن الله أرشدنا إلى لزوم أن نوحده، ونجعل إله الكون واحداً مخلصاً له العقيدة، 

لا أن نشرك معه غيره«]4].
إن الإخـلاص هـو الذي يتم بـه التوحيد المطلق، إذ كان عبـارة عن تنحية كل ما 
سـوى الحـق الأول عن مسـتن الإيثار. وبيان ذلـك: أنه ثبت فيّ علم السـلوك أن 
العارف ما دام ملتفتا، مع ملاحظة جلال الله وعظمته، إلى شيء سواه، فهو بعد 
واقـف دون مقـام الوصول جاعل مع الله غـيرا، حتى أن أهل الإخلاص ليعدون 

خفيا]5]. شركا  ذلك 
: )وَأخْلصَََّ لكََ بِالوَحْدانِيةَِ( ]6].«بـأن وحدك مخلصاً بدون أن يشرك  وقـال 
: )لكََ يَا إلهِـيّ وَحْدَانِيـَةُ العَدَدِ(]8]. أنـت واحد فيّ ندائيّ  معـك شـيئاً«]7]. وقـال 

1- تهذيـــب شرح السنوســـية أم البراهين، للإمـــام أبـــيّ عبـــد اللـــه محمـــد بن يوســـف الســـنوسي 
التلمســـانيّ، تصنيـــف: العلامة ســـعيد عبد اللطيف فـــودة، نشر ومراجعة: دار الـــرازي للطباعة 

والـــنشر- عمـــان – الأردن، ط2، 1425هـ - 2004م: ص41.
2- اصـــول الديـــن الاسلاميّ، د. رشـــدي محمد عليـــان و د. قحطان عبد الرحمـــان الدوري: 1/ 

.121
3- الصحيفة السجادية، دعاء: 1.

4- شرح الصحيفة السجادية، محمد الشيرازي: ص20.
5- رياض السالكين، علي خان: 3/ 205.

6- الصحيفة السجادية، دعاء: 17.
7- شرح الصحيفة السجادية، محمد الشيرازي: ص129.

8- الصحيفة السجادية، دعاء: 28.



59

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

ودعائيّ ورجائيّ وسـؤالي وقصدي، والمراد المقصود: »لي واحد لا أن له سـبحانه 
وحـدة كالوحدة العددية التيّ لها ثـان وثالث وهكذا«]1]. 

»فمعنى قصر وحدانية العدد عليه سـبحانه: نفيّ التعدد والتكثر والاختلاف عن 
الـذات والصفـات عى الإطـلاق، وهذا المعنى مقصور عليه تعـالى لا يتجاوزه إلى 

غيره«]2].
 وما صرح به الإمام السـجاد  متمثِّلًا بسـورة الاخلاص: إنَِكَ الواحِدُ الَأحَدُ 

الصَمَـدُ، الـَذي لمَْ تَلدِْ وَلمَْ تُولدَْ وَلمَْ يَكُنْ لكََ كُفُواً أحََدٌ]3].
توََحّدُ الفَْرْدُ  حَدُ الْمُ : أنَْتَ اللهُّ لَا إلِهََ إلِّا أنَْتَ، الْأَ وأشار إلى معنى مقارب بقوله 

تفََرّدُ ]4]. الْمُ
وانبرى الإمام السجاد  فيّ استعراض المفهوم المخالف أيضًا ونفيه عنه تعالى 
: )أنَْتَ الذَي لا ضِدَ مَعَكَ فَيُعانِدَكَ، وَلا  فيّ تبيان معنى الوحدانية؛ حيث قال 

عِدْلَ لكََ فَيُكاثِرَكَ وَلا نِدَ لكََ فَيُعارِضَكَ(]5]. 
إن الضدين ذاتان موجودان يحل أحدهما محل الآخر، وهذا مسـتحيل بالنسـبة 
إليه تعالى، ولذا لا صنف له إذ الضد يظهره ضده ولا معادل ومماثل يجمع الجند 

والأعوان ليكون أكثر منك عدداً يعارضك كما يعارض المثل مثله]6].
: )وَلا تَـرُدَ دُعآئـيّ عَلَيَ رَدّا؛ً فَإنِّـيّ لا أجْعَلْ لكََ ضِـدّا؛ً وَلا أدْعُو مَعَكَ  وقـال 

نِدّاً(]7].

1- شرح الصحيفة السجادية، محمد الشيرازي: ص208
2- رياض السالكين، علي خان: 4/ 297.

3- الصحيفة السجادية، دعاء: 35.
4- المصدر نفسه، دعاء: 47.

5- الصحيفة السجادية، دعاء: 47.
6- شرح الصحيفة السجادية، محمد الشيرازي: ص348.

7- الصحيفة السجادية، دعاء: 20.



60

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

ا  ا( بأن لا تستجيبه )فإنيّ لا أجعل لك ضدًّا( أي: مضادًّ »)ولا ترد دعائيّ عليَ ردًّ
فيّ ربوبيتـك )ولا أدعـو معـك ندًّا( أي: مثلاً لك. لا ادعو معـك مماثلاً، بل أعبدك، 

وأدعوك وحدك لا شريك لك، آمنت بك، وبرئت مِمَن يعبد سـواك«]1].
كَ]2]. وقال  فيّ المضمون نفسه: أسْألَُكَ...سُؤالَ مَنْ لا رَبَ لهَُ غَيْرُ

ويـمضي الامـام  فيّ إبـراز هـذا المعنـى؛ حيث قـال: فَتعَاليَـْتَ عَنِ الَأشْـباهِ 
تَ، عَـنْ الَأمْثـالِ وَالَأنْـدادِ، فَسُـبحَْانَكَ لا إلـهَ إلّا أنَْتَ]3]. وَالَأضْـدادِ وَتَـكَبَرْ

»تعاليـه عن الأشـياء المشـاركة لـه فيّ صفاته، وبتكـبره عن الأمثـال: تكبره عن 
الأشـياء الموافقـة له فيّ حقيقـة ذاته. والأضداد: جمع ضد، وهـو يطلق تارة عى 

المسـاوي فيّ القـوة للمانـع، وتارة عى النظـير والمثل، والأول هو المشـهور«]4].
: )فَقَدْ قَدَمْتُ تَوْحيدَكَ وَنَفْيَّ الَأضْدادِ والَأنْدادِ وَالَأشْباهِ عَنكَْ(]5]. وقال 

   ولتحقيق الوحدانية عى أتمِّ معانيها نجد الإمام السـجاد«ع« يعرب فيّ أدعيته 
عن نفيّ المماثلة بينه سبحانه وتعالى وبين مخلوقاته، حيث تتجى معانيّ التنزيه 
فيّ أبهـى صورهـا فيّ قوله: )اللهم لك الحمد... وارث كل شيء، ليسِ كمثله شيء ( 

.[6[

  وجاءت الرواية »أن علي بن الحسين  كان فيّ مسـجد رسـول الله صى الله 
عليـه وآلـه ذات يوم، إذ سـمع قوما يشـبهون الله بخلقه؛ ففزع لذلـك، وارتاع له 
ونهـض حتى أتى قبر رسـول اللـه صى الله عليه وآله فوقف عنـده ورفع صوته 
يناجـيّ ربـه، فقال)عليه السلام(: فيّ مناجاته له: ) شـبهوك وأنا برئ يا إلهيّ من 

1- فيّ ظلال الصحيفة السجادية، مغنية: ص142.
2- الصحيفة السجادية، دعاء: 52.
3- الصحيفة السجادية، دعاء: 28.

4- رياض السالكين، علي خان: 4/ 307.
5- الصحيفة السجادية، دعاء: 47.
6- الصحيفة السجادية، دعاء:47,



61

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

الذين بالتشـبيه طلبوك، ليسِ كمثلك شـئ إلهيّ ولم يدركوك، وظاهر ما بهم من 
نعمـة دليلهـم عليـك لو عرفـوك، وفيّ خلقك يا إلهـيّ مندوحة عـن أن ينالوك، بل 
سـاووك بخلقك، فمن ثم لم يعرفوك، واتخـذوا بعض آياتك ربا، فبذلك وصفوك، 

فتعاليـت يا إلهيّ عما به المشـبهون نعتوك(« ]1].
   من هذا يتضح أن للإمام السجاد  أسلوبه الخاص مع خصومه فيّ الحوار، 
فـكان إذا سـمع أنّ رجلا يتكلـم مع الناس بعقيدة فاسـدة، وقد تكون الأوضاع لا 
تـؤذن بالولوج معـه فيّ نقاش وفيّ محاجة، حينها يلتمسِ بالدّعاء وسـيلة، ويكفل 
الدّعاء جواب عى هذا الإنسـان وإفحامه. وتلك من أروع المناهج التيّ يمكن للفرد 
أن يزاولهـا فيّ كيفيـة الدّعوة وتدارك الانحراف فيّ المقام الذّي لا يسـمح له الموقف 
بـأن يدخـل فيّ مواجهـة مع الآخريـن، حتى إنّـه  يجهر بصوتـه فيّ الدّعاء، 

ليوصل سـمعه هذا إلى الناّس.
 ويركز الإمام السجاد  هنا عى أن الله تعالى ليسِ مماثلًا لشيء من الحوادث 
الموجـودة والمعدودة مطلقا. والمخالفة للحوادث بلسـان المتكلـمين هيّ عبارة عن 
سـلب الجرمية والعرضية والكلية والجزئية ولوازمهما عنه تعالى فلازم الجرمية 
هـو التحيـز، ولازم العرضيـة هو القيـام بالـغير، ولازم الكلية هو الـكبر، ولازم 

الجزئية هـو الصغر« ]2].
ومـن اقـوال الامام السـجاد ع فيّ مخالفته للحوادث ونفيّ الامثـال: )فَتعَاليَتَْ عَنِ 

تَ، عَـنْ الَأمْثالِ وَالَأنْدادِ، فَسُـبحَْانَكَ لا إلهَ إلّا أنَْتَ(]3]. الَأشْـباهِ وَالَأضْـدادِ وَتَكَبَرْ
وصـدح السـجاد ع فيّ ادعيتـه منزهـا الله جل جلاله عـن الحوادث: )سُـبحْانَكَ لا 

1- بحار الانوار، المجلسي: 293/3. 
2- بحار الانوار، المجلسي: 3/ 293. 
3- الصحيفة السجادية، دعاء: 28. 



62

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

تُحَسُِّ وَلا تُجَسُِّ وَلا تُمَسُِّ وَلا تُكادُ وَلا تُماطُ وَلا تُنازَعُ وَلا تُجارى وَلا تُمارى وَلا 
تُماكَرُ(]1]. وَلا  تُخادعُ 

»فلا تدرك بالحواس الخمســـة الباصرة والذائقة والشامة واللامسة والسامعة ولا 
يعلم أخبارك، من التجســـسِ ولأدرك باللامســـة فإنه تعالى ليسِ بجســـم ولا عرض 
حتـــى يـــدرك بالحواس ولا يمكر بك ولا يزال ســـلطانك ولا تدفع عن ألوهيتك وإنه 
ليـــسِ فيّ الوجـــود من هو قابل لمنازعته تعالى ولا أحد يجاريك ويماثلك ولا يجادلك 
أحـــد ولا يقـــدر عى خدعـــة الله تعـــالى و لا يقدر عى أن يمكر باللـــه بأن يعمل عملًا 

خفياً ضده«]2].
إذن الله لا يشبهه شيء وليسِ كمثله شيء، تعالى الله تعالى، ومن الصفات السلبية 
التــيّ تتعلــق بصفــة المخالفــة للحــوادث قيامه تعاله بنفســه خلافــا للمخلوقات 
والعوالم وكل ما ســوى الله تعالى، وقد أبرز الامام الســجاد )عليه السلام( قيامه 
تعالى بنفســه وعدم احتياجه الى المكان حيث قال:)أنَْتَ الذَي لا يَحْوِيكَ مَكانٌ(]3]. 
أي: »لا يشــملك )مكان( فإنه ليسِ بجســم حتى يكون له مكان«]4]. »ولوكان له 
مــكان لافتقــر اليه والله غنيّ عن كل شيء«]5]. »ثم ان المكان من خواص الجســم 
والجسمانيّ فالجسم متحيز بالذات والجسمانيّ- أي الاعراض القائمة بالأجسام 

- متحيــز بالتبع وانت منزه عنها« ]6].

1- المصدر نفسه، دعاء: 47. 
2- شرح الصحيفة السجادية، محمد الشيرازي: ص350.

3- الصحيفة السجادية، دعاء: 47.
4- شرح الصحيفة السجادية، محمد الشيرازي: ص347.

5- فيّ ظلال الصحيفة السجادية، مغنية: ص290.
6- رياض العارفين فيّ شرح صحيفة ســـيد الســـاجدين، محمد بن محمد الدارابيّ، دار الاســـوة، 

طهران، د. ط، 1429هـ: ص593.



63

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

وقال الإمام السجاد ع: )هُوَ الِالهُ الحَْيُّّ القَْيُّومُ( ]1]. والقيوم: »القائم بنفسه المقوم 
لغيره«]2].

ما ذكرناه هو المعنى الاول من معنى القيام بالنفسِ، وهو عدم افتقاره تعالى إلى 
محل أمَا المعنى الثانيّ، وهو عدم افتقاره تعالى الى مخصصَّ فيمكن أن نقول أن 
الإمام السـجاد ع عندما تعرض لصفة الغنى؛ فمفهومها يدل عى نفيّ الاحتياج 
مطلقا وهذا المعنى واضح وقد تطرق اليه القران والسنة وقد ادلى الامام السجاد 

ع فيّ ادعيته بهذه الصفة كثيرا منها:
قولـه ع: )يا غَنيَِّ الأغْنيِـآءِ(]3]. وقوله ع: )تَمَدَحْتَ بِالغَنآءِ عَـنْ خَلقِْكَ وَأنْتَ أهْل 
الغِنى عَنهُْمْ، وَنَسَـبتْهَُمْ إلى الفَقْرِ وَهُمْ أهْل الفَقْرِ إليك؛ فَمَنْ حاوَلَ سَـدَ خَلتَهِِ مِنْ 
فَ الُفَقْرِ عَنْ نَفْسِهِ بِكَ فَقَدْ طَلبََ حاجَتهَُ فيّ مَظآنِّها، وَأتى طَلبِتَهَُ  عِندِْكَ، وَرامَ صَرْ
 .[5[

نِِيُّ َ مِنْ وَجْهِها(]4]. مدحت نفسـك بأنك غنيّ، كما قال سـبحانه: وَاللَّهَُّ هُْوََ العْن
»إذ لا يحتـاج إلى شيء وأهـل لأن تكون غنياً إذ الإلـه لا يحتاج، ولو كان محتاجاً 

لم يكن إله«]6]. 
  ومن أقوال الإمام السجاد ع فيّ مخالفته للحوادث ونفيّ الامثال: )فَتعَاليَتَْ عَنِ 

الأشَْباهِ وَالأضَْدادِ وَتَكَبَرتَْ، عَنْ الأمَْثالِ وَالأنَْدادِ، فَسُبحَْانَكَ لا إلهَ إلاّ أنَْتَ( ]7].
   وصـدح الإمـام السـجاد ع فيّ أدعيتـه منزهـا اللـه جـل جلاله عـن الحوادث: 

1- الصحيفة السجادية، دعاء: 1. 
2- المقصـــد الاســـنى، الغزالي: 132/1؛ مفاتيح الغيب أو التفـــسير الكبير، أبو عبد الله محمد بن 
عمر بن الحســـن بن الحسين التيميّ الرازي الملقب بفخر الدين الرازي )ت: 606هـ(، دار إحياء 

التراث العربـــيّ، بيروت، ط3، 1420هـ: 3/ 447.
3- الصحيفة السجادية، دعاء: 10. 

4- المصدر نفسه، دعاء: 13. 
5- سورة فاطر، الآية: 15.

6- شرح الصحيفة السجادية، محمد الشيرازي: ص91.
7- الصحيفة السجادية، دعاء:28.



64

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

)سُبحْانَكَ لا تُحَسُِّ وَلا تُجَسُِّ وَلا تُمَسُِّ وَلا تُكادُ وَلا تُماطُ وَلا تُنازَعُ وَلا تُجارى 
وَلا تُمـارى وَلا تُخـادعُ وَلا تُماكَرُ( ]1].

  »فلا تدرك بالحواس الخمسـة الباصرة والذائقة والشـامة واللامسة والسامعة 
ولا يعلم أخبارك، من التجسـسِ والإدرك باللامسـة؛ فإنه تعالى ليسِ بجسـم ولا 
عـرض حتـى يدرك بالحـواس، ولا يمكر بـك، ولا يزال سـلطانك، ولا تدفع عن 
ألوهيتـك، وإنـه ليـسِ فيّ الوجود من هو قابـل لمنازعته تعـالى ولا أحد يجاريك، 
ويماثلك، ولا يجادلك أحد، ولا يقدر عى خدعة الله تعالى، ولا يقدر عى أن يمكر 

بالله بـأن يعمل عملاً خفيًّا ضده«]2].

1- الصحيفة السجادية دعاء:47.
2- شرح الصحيفة السجادية، محمد الشيرازي: ص350.



65

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

الثالث  المطلب 
الصفات الجَّمالية.

والمقصود من الصفات الجمالية هيّ »الصفات التيّ تدلّ عى كمالِ الله فيّ وجوده 
وذلـك كالعلـم والقدرة، والحيـاة، والارِادة والاخِتيار وما شـابه ذلك. وتُسـمّى 

بالصفـات الثبوتية أيضاً«]1]. »ويسـمونها الصفات الثبوتية والمعنوية«]2].    
وقد عدها بعض المتكلمين بانها سـبع: القدرة والارادة والعلم والحياة والسـمع 

والبصر والكلام، واضاف الماتريدية إلى هذه الصفات السـبع صفة التكوين]3].
ولا شـك أن من يعيّ حقيقة الصفة ومعناها، فسـوف يتمثلها فيّ حياته، وهذا ما 

نشير إليه هنا، وعى النحو الآتيّ:  
أوّلا: صفـة القـدرة، وهـيّ اصطلاحـاً: » الصفـة التيّ تمكن الحـيّ من الفعل 
وتركـه بـالإرادة«]4]. »وكونـه تعالى قادرًا بمعنى إن شـاء فعل وإن لم يشـأ لم 

العجز«. يفعل«]5].«وضدهـا: 
وقـد تكلـم الإمـام السـجاد  فيّ موضوع القـدرة وضرورة اثباتهـا للخالق 
وتطرق لبيان سعتها بمواضع متعددة من الصحيفة نقتصر عى أبرزها. إذ يقول: 

)بِقُدْرَتِـهِ التَـيّ لا تَعْجِزُ عَنْ شَيءٍ وَإنْ عَظُـمَ، وَلا يَفُوتُها شَيءٌ وَإنْ لطَُفَ(]6].
»فـإن قدرتـه تعالى عامة لجميع المقـدورات )ولا يفوتها شيء( أي لا يتمكن شيء 

1- العقيدة الِاسلامية، سبحانيّ: 1/ 30.
2- لوامـــع الأنوار البهية وســـواطع الأسرار الأثرية لشرح الـــدرة المضية فيّ عقد الفرقة المرضية، 
شـــمسِ الدين، أبو العون محمد بن أحمد بن ســـالم الســـفارينيّ الحنبلي )ت: 1188هـ(، دمشق، 

مؤسســـة الخافقين ومكتبتهـــا، ط2، 1402 هـ - 1982 م: 1/ 117.
3- يُنظر: اصول الدين الِاسلاميّ، د. رشدي محمد عليان و د. قحطان الدوري: 1/ 141.

4- التعريفات، الجرجانيّ: 1/ ص55. 
5- المواقـــف فيّ علـــم الكلام، عضد الدين عبد الرحمن بن احمد الأيجيّ )ت: 756ھ(، تحقيق: عبد 

الرحمن عميرة، دار الجيل، بيروت، ط1، 1997م: 3/ 79.
6- الصحيفة السجادية، دعاء: 2.



66

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

مـن الانفلات عن قدرته تعالى )وإن لطف( ورقّ«]1].
وقال الإمام السجاد  فيّ وصف القدرة:)لك يا إلهيّ...مََلكََةُ القُدْرةِ الصَمَد(]2].
»فـكل معانـيّ الصمـد يمكن ان نصـف بها القـدرة... إلا أن الأنسـب حمله عى 
معنـى المصمـت الذي لا جوف لـه، ويكون من باب التمثيل فيّ اسـتحكام القدرة 
وشـدتها، بحيـث لا يتطرّق إليها خلل أو ضعـف، لأن الشيء إذا كان مصمتا كان 
منعوتـا بشـدة القوة والاسـتحكام والاضطلاع بما يضعف عنـه غيره لصلابته 

رخاوته«]3]. وعدم 
: )لا يَتـَكأدَُكَ فيّ قُدْرَتِكَ(]4].  ويـمضي الإمـام فيّ تركيز هذا المعنى؛ حيث قال 
»أي: لا يثقلك فإن قدرتك عظيمة لا يثقل عليها شيء وأنت عى كل شيء قدير تقدر 

عى إتيانه وقضائه«]5].
وأوضـح الإمام  أن قدرة الله تعـالى لا تحدها حدود الممكنات وإن صعبت؛ 
عـابُ؛ وَتَسَـببَتَْ بِلطُْفِكَ الأسْـبابُ؛ وَجَـرى بِقُدْرَتِكَ  فيقـول: )ذَلـَتْ لقُِدْرَتِـكَ الصِّ

القَضآءُ(]6].
يقـول مغنية: »من وحيّ هذا الدعاء يمكن اسـتلهام هـذا المعنى بالتوجيه هنا الى 
فـارق مفصـلي بين المؤمن، والملحد، وهو أن الملحد إذا تناهت به الشـدة، وأغلقت 
دونه الأبواب ييأس، ويستسـلم للأمر الواقع؛ لأنه يحمل نفسـاً واهية خالية من 
الإيمـان بقـدرة إلهية تخـرق نظام الطبيعة، أمـا المؤمن فلا ييـأس، ولا يعترف 
بحتميـة أي شيء من أشـياء الطبيعة عى الإطلاق؛ لأنـه يؤمن بقدرة قادر يقول 

1- شرح الصحيفة السجادية، محمد الشيرازي: ص31.
2- الصحيفة السجادية، دعاء: 28.

3- رياض السالكين، علي خان: 4/ 301.
4- الصحيفة السجادية، دعاء: 16، 49.

5- شرح الصحيفة السجادية، محمد الشيرازي: ص416.
6- الصحيفة السجادية، دعاء: 7.



67

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

للـشيء كن فيكون... ويسـأله النجاة، والخلاص« ]1].
ثانيـــا: صفة الإرادة، وهيّ »صفة توجـــب للحيّ حالاً يقع منه الفعل عى وجهٍ 
دون وجه، وفيّ الحقيقة: هيّ ما لا يتعلق دائماً إلا بالمعدوم، فإنها صفة تخصصَّ 

أمراً لحصوله ووجوده«]2].
وقد ألمح الإمام السجاد  أن ارادته تعالى حتمية الوقوع ولا راد لها؛ فيقول: 

)أنَْتَ الذَي أرََدْتَ فَكانَ حَتمْاً ما أرََدْتَ( ]3]
كمـا قـرر  أن ارادتـه تعـالى ارادة عزميـة بقوله:)سُـبحْانَكَ قَوْلُـكَ حُكْمٌ، 

وَقَضـاؤُكَ حَتـْمٌ وَإرِادَتُـكَ عَزْمٌ، سُـبحْانَكَ لا رادَ لِمَشِـيتَكَِ( ]4].     
و«الإرادة العزميـة هـيّ إتيانه تعالى بشيء من جملة مخلوقاته بمصلحة وحكمة، 
كخلق جوارح الانسان وسيلة لصالح اعماله مع استعمال العبد هذه الجوارح فيّ 
الحلال او الحرام بفعل نفسه وقد امره الله تعالى بالحلال ونهاه عن الحرام«]5].

؛ إذ قال: )إنّ لله إرادتين  وهذا عين ما قرره يعسوب الدين أمير المؤمنين علي 
ومشـيئتين: إرادة حتم، وإرادة عزم، ينهيّ وهو يشـاء ويأمر وهو لا يشـاء، أو ما 
رأيت انّه نهى آدم وزوجته أن يأكلا من الشـجرة وشـاء ذلك، ولو لم يشأ أن يأكلا 
لما غلبت مشـيئتهما مشـيئة الله تعالى. وأمر إبراهيم أن يذبح إسماعيل ولم يشأ أن 

يذبحه، ولو شـاء لما غلبت مشيئة إبراهيم مشيئة الله تعالى(]6].
، كانت له فلسـفة فيّ النظر إلى  ولا بد هنا من الإشـارة إلى أن الإمام السـجاد 

1- يُنظر: فيّ ظلال الصحيفة السجادية، مغنية: ص69.
2- التعريفـــات، الجرجانـــيّ: ص4؛ حاشـــية البيجـــوري عى جوهـــرة التوحيـــد، الباجـــوري: 

.122 ص
3- الصحيفة السجادية دعاء: 47. 

4- المصدر نفسه. 
5- رياض السالكين، علي خان: 2/ 312.

6- اصول الكافيّ، الكلينيّ، كتاب التوحيد، باب المشيئة والارادة، حديث رقم )4(: 1/ 151.



68

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

إرادتـه تعالى، وأنَهـا لم تكن لتجبر البشر عى فعل ما بصـورة تنعدم فيها الإرادة 
الانسانية، وهذا معنى أخلاقيّ مهم يغفل عنه كثير من الناس، فيصورون أفعالهم 
اللاأخلاقيـة نوعًـا من الجبر الإلهيّ؛ فجاء الإمام السـجاد  ليوضح أنها أمر 
بين أمريـن، وهـذا ملمح ذكيّ لا يخفى عى سـليل بيت النبوة؛ فلـم يكن الله تعالى 
: )اللهُّمَ إنَكَ كَلفَْتنَيّ  ليجبر عبدًا عى فعل، وإلا لانتفت فائدة التكليف، يقول 

يّ، وَقُدْرَتُكَ عَليَهِْ وَعَلَيَ أغْلبَُ مِنْ قُدْرَتيّ(]1]. مِـنْ نَفْسي ما أنْتَ أمْلكَُ بِهِ مِنّـِ
أي أمرتنيّ وزجرتنيّ، وأنا سـميع مطيع، ولكن الطاعة الكاملة تستدعيّ القدرة 
عى امتثال ما أمرتنيّ، والفعل خالصاً لوجهك الكريم، وقدرتيّ، ونفسي، وقصدي، 
كل ذلك بيدك؛ لأنك السبب الأول لكل وجود وموجود، فإن الله تعالى منح العبد 
القـدرة، ومنحـه الحرية فيّ اختيار الطاعة أو المعصيـة، إذ لا طاعة ولا ثواب ولا 

حلال ولا حرام ولا خطأ ولا صواب، بلا حرية واختيار]2].
عَهُمْ عى مَشِـيتَهِِ  وقـد أبرز الإمـام  الارادة والبعث والفعل حيث قال:)اخْتَرَ

اعاً، ثُمَ سَـلكََ بِهِمْ طَريقَ إرِادَتِهِ وبَعَثهَُمْ فيّ سَـبيلِ محَبتّهِِ( ]3].  اخْتِرَ
إن الإسلام يفترق عن غيره من الأديان بأنه يجرد البشرية كلها من حق التشريع 
والتحليـل والتحريـم، ويحـصر الشريعة بخالـق الطبيعة، وليـسِ للنبيّ منها إلا 
التبليغ، فالإسـلام يترك الامتثال والتنفيذ لحرية الانسـان بعـد أن يأمره بالخير 
وينهاه عن الشر، ولا يلجئه قهرًا عى فعل واجب ولا ترك محرم حيث لا إنسانية 
بلا حرية، ومعنى هذا أنَ الإنسـان مسـير تشريعًا، مخيَرٌ تنفيذًا، ومسـؤولٌ عن 

وتصرفاته«]4]. سلوكه 

1- الصحيفة السجادية، دعاء: 22.
2- يُنظر: فيّ ظلال الصحيفة السجادية، مغنية: ص 151.

3- الصحيفة السجادية، دعاء: 1، 
4- فيّ ظلال الصحيفة السجادية، مغنية: ص 24.



69

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

ثالثـــا: صفة العلـــم، وهيّ »زوال الخفاء من المعلوم، والجهل نقيضه«]1].او هو 
»حضـــور المعلوم لدى العالم«]2]. وضدها: »الجهل وما فيّ معناه، كالظن والشـــك 

والوهم والذهول والغفلة والنسيان والسهو«]3].
وقد حرص الإمام السـجاد  عى إثبات صفة العلم فيّ جملة من الأدعية منها 

قوله:)الحَمْدُ لله...عَدَدَ ما أحاطَ بِهِ عِلمُْهُ مِنْ جَميعِ الأشياء(]4].
يقول السـيد نعمة الله الجزائري: »إن حمد الله تعالى بالعدد الحاصل من ضرب 
عـدد معلوماتـه الغير متناهيـة فيّ عدد نعمه الغـير متناهية؛ فانظـر إلى صاحب 

يكون«]5]. كيف  الضرب 
؛ فلا يمكن أن نجدد  وهـذا شرح دقيق وتوضيح مفيد لمضمون كلام الإمام 
أي عدد حسـابيّ يصور سـعة علمـه تعالى؛ فإثبات العلم الإلهـيّ أمر مفروغ منه، 
والكلام فيّ مدى سعة علمه تعالى، ولذلك يقرر الامام  بأنه غير متناه؛ لذلك 

تـراه يقول: )وَيا مَنْ تَظْهَرُ عِندَْهُُ بَواطِنُ الأخْبارِ(]6].
 : إذ ما من شيء يخفى عليه سـبحانه سـواءً أكان ظاهرًا، أم باطناً، ويقول 
كَ، وَلا  فَ عَى خَفايَا الَأعْمالِ عِلمُْكَ، وَانْكَشَفَ كُلُّ مَسْتُورٍ دُونَ خُبْرِ )اللهُّمَ وَقَدْ أشَْرَ

تَنطَْـوِي عَنكَْ دَقَائِقُ الُأمُورِ، وَلا تَعْزُبُ عَنكَْ غَيِّباتُ السَرائِرِ(]7].
وهذا ملحظ مهم وهيّ وجود الرقابة الدائمة عى أفعال العباد، وأن الله تعالى لم 

1- التعريفات، الجرجانيّ: ص49.
2- الإلهيات، جعفر سبحانيّ: 1/ 110.

3- اصـــول الديـــن الاسلاميّ، د. رشـــدي محمد عليـــان و د. قحطان عبد الرحمـــان الدوري: 1/ 
.159

4- الصحيفة السجادية، دعاء: 1.
5- نور الأنوار، السيد نعمة الله الجزائري: ص 54.

6- الصحيفة السجادية، دعاء: 5.
7- الصحيفة السجادية، دعاء: 32.



70

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

تكـن لتغيب عنه غائبة مهما صغرت وتضاءلـت أو حاولت الاختفاء؛ فالله تعالى 
عليم وخبير لا تعزب عنه الأخبار الباطنة، ولا يجري فيّ الملك والملكوت شيء، ولا 
تتحـرك ذرة، ولا تسـكن ولا تضطرب نفـسِ، ولا تطمئن الا ويكون عنده خبرة، 
وهو بمعنى العليم، لكن العلم اذا اضيف الى الخفايا الباطنة سـميّ خبرة وسميّ 

صاحبهـا خبيرا، فهو اخصَّ من مطلق العليم«]1]. 
كَ بِعِلمِْكَ(]2]. : (اللهُّمَ إنِِّيّ أسَْتخَِيِرُ ويقول الإمام 

أي »أطلـب منـك أن تجعل الخير فيّ أمري بسـبب علمك به«]3].؛ »فإن العالم يعلم 
أين الخير؛ فيتمكن من جعله فيّ الأمر والسـير عليه فيما أراد«]4]. فتوجه الانسان 

للعلم الإلهيّ الكامل غير المحدود له بالغ الأثر فيّ بناء شـخصيته.
: )وَأنَْـتَ لا تَخْفَى عَليَكَْ خافِيةٌَ فِيّ الَأرْضِ وَلا فِيّ السَـماءِ إلِا أتََيتَْ بِها،  وقـال 

وَكَفى بِكَ جازِيًا، وَكَفى بِكَ حَسـيباً(]5].  
»إنما جيّء بالخافية مؤنثاً، لأنَها صفة لـ]عين] محذوفة، أو لـ]صفة] محذوفة، 
أي: عـين مخفيـة، أو صفـة مخفيـة إلا جئت بتلـك الخافية للمحاسـبة، أو المراد 
إتيانها فيّ علمك واطلاعك وكفى بك يا رب تجزي عى كل عمل وكفى بك محاسباً 
لأعمال عبادك، فلا تحتاج فيّ الجزاء والحسـاب إلى معاونة أحد أو شيء تسـتعين 

الآلات والأدوات«]6].  به من 
وهكـذا نجد أن البعد الكلامـيّ ينضوي تحته بعد أخلاقيّ؛ فمن وعى حقيقة كون 

1- رياض السالكين، علي خان: 290/6.
2- الصحيفة السجادية، دعاء: 33.

3- نـــور الأنـــوار، الســـيد نعمـــة اللـــه الجزائـــري: ص267؛ شرح الصحيفـــة الســـجادية، محمد 
الـــشيرازي: ص243.

4- شرح الصحيفة السجادية، محمد الشيرازي: ص243، 
5- الصحيفة السجادية، دعاء: 50.

6- شرح الصحيفة السجادية، محمد الشيرازي: ص419، 



71

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

الله تعالى عالما خبيرا سـيعيّ حينها أن أفعاله وسـلوكياته الباطنة والظاهرة يجب 
: )وَلا يَعْزُبُ عَنهُْ  ان تكـون عى وفـق مـراد الله تعالى، وهذا يتجى فيّ قولـه 

ء وَهُوَ بكُلّ شَيءٍ مُحيطٌ(]1]. عِلـْمُ شَيْ
يقـول عـلي خان: فــ »عدم عزوب شيء عـن علمه تعالى إشـارة إلى علمه بكليات 
الأشياء وجزئياتها وعليه اتفاق جمهور المتكلمين والحكماء...« ]2]؛ فالله تعالى لا 
يعزب عن علمه مثقال ذرة فيّ السـماوات والارض ولا أصغر من ذلك ولا أكبر«. 
»والإحاطة بالشيء علمًا هيّ أن تعلم وجوده وجنسـه وكيفيتَه وغرضه المقصود 
به وبإيجاده وما يكون به ومنه، وذلك ليسِ إلا لله تعالى]3]. وإدراك الشيء بكماله 

ظاهرًا وباطناً«]4].
ومثـل العلم صفتا السـمع والبصر؛ فهيّ تعطـيّ دلالة عى العلم التـَامِّ الأكمل لله 
سبحانه وتعالى، وهو أمرٌ يدعو الإنسان إلى مراقبة أعماله؛ لأن هناك سميعًا بصيًرا 
: )وَأنَْتَ اللهُ لا  لا تخفى عنه خافية؛ فالله تعالى عى حدِّ تعبير الإمام السجاد 

إلِهَ إلّا أنَْتَ السَـميعُ البصَيُر القَديمُ الخَبيُِر(]5].
»فإنَه سـبحانه يسـمع كلَ صوتٍ، ويرى كل شيء؛ لكن لا بآلة السـمع والبصر، 
فهو سـبحانه منزه عن الجسـم وعوارضه«]6]. »سميع بصير لا بجارحة أو أداة؛ 

بل يحيط بما يُسـمع ويُرى«]7].

1- الصحيفة السجادية، دعاء: 47.
2- رياض السالكين، علي خان: 6/ 281.

3- مفردات غريب القرآن، الراغب الاصفهانى: ص137، كتاب القاف.   
4- التعريفات، الجرجانيّ: ص2. 

5- الصحيفة السجادية، دعاء: 47.
6- شرح الصحيفة السجادية، محمد الشيرازي: ص345.

7- فيّ ظلال الصحيفة السجادية، مغنية: ص289.



72

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

 المبحث الثانيّ
 معرفة الرسل والرسالات

المطلب الأول: بعثة الرسل والأنبياء وفوائدها الأخلاقية.
 ِ ا بِِا�َّ أمَرَ القرآن الكريم بالإيمان بالأنبياء والرسل؛ فقال سبحانه وتعالى: قُلْ آَمََنَّ
اطِ وَمَـا  سْـ�بَ

َ ْ
اعِِيـلَ وَإِسْـحََاقَ وَيَعْـوُبَ وَالأ نْـزِلَ عََلَىَ إِبْرَاهِـيَم وَإِسَْمَ

ُ
ـا وَمَـا أ يِّْنَ نْـزِلَ عََلََ

ُ
وَمَـا أ

[1[َون حْنُ لََهُ مُسْلِِمُ مْ وَ�نَ ُ حََدٍ مِِنْهْ
َ

نَ أ قُ بَ�يْ رِّ َ �ن  �نُ
َ

مْ لَّا ِ
ونَ مِِنْ رَبِّهِّ بِيُّْ وتِِيَ مُوسََى وَعِِيسََى وَالِنَّ

ُ
أ

ولا شـك أنهم مصادر الأخلاق الحسـنة والإيمان بهم وسـيلة للتحقق بها، ينقل 
الشيخ الصدوق عن الإمام الصادق عليه السلام قوله: »... وسما فيّ علوه واستتر 
عـن خلقـه ليكون له الحجـةَ البالغة، وابتعـث فيهم النبيين مبشريـن ومنذرين؛ 
ليهلـك مـن هلكََ عن بينـة ويحييّ من حييّ عن بينة وليعقـل العباد عن ربهم ما 
جهلـوه وعرفوه بربوبيته بعدما أنكروا، ويوحـدوه بالإلهية بعد ما عندِوا » ]2].
فـكلُّ من أخبر به وصدَقه نبينا محمد من الأنبياء والرسـل المتقدمين، والصحُف 
المنُزََلـة والشرائـع المذكورة؛ فإنما علينا التصديق بخـبره، ولولا ذلك لما كان إليه 
طريق العلم؛ فهم رسـل الله سـبحانه وتعالى وعباده المكرمون، أرسـلهم لدعوة 

الخلـق اليه، وان محمداً خاتمهم]3]. 
وإن مـن تتبع سـيرة الأنبياء ودرسـها برويةٍ وإمعان يجزم بأنهـم أول من دعا      
الى دينٍ واحد، وامُةٍ واحدة، والى الصلاح والإصلاح بشـتى أنواعه، وإن دعوتهم 

1- سورة آل عمران، الآية: 84.
2- علل الشرائع , علة اثبات الانبياء والرسل عليهم السلام: 120/1.

3- يُنظَـــر: الرســـائل العشرة، شـــيخ الطائفة ابو جعفر محمد بن الحســـن بـــن علي الطوسي )ت: 
460هــــ(، مؤسســـة النشر الإسلاميّ التابعـــة لجماعة المدرسين، قم – ايـــران، ط2، 1414هـ – 
1993م: ص 99؛ عقائـــد الإسلام وطـــرق التقـــرب الى اللـــه تعالى، للعلامة محمـــد باقر بن المولى 
محمـــد تقـــيّ المجـــلسي )ت: 1111هـ(/ شرح وتحقيق: الشـــيخ ســـالم الكاظميّ البغـــدادي، دار 
الهدايـــة للنشر والتوزيع، ط1، 1413هـ – 1993م: ص 46؛ عقائد الإمامية الإثنيّ عشرية: 2/ 

152؛ بـــراهين اصول المعـــارف الالهية: ص155.



73

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

هـيّ التيّ غـيرت وجه التاريخ، ولولاهم لما تقدمت الإنسـانية خطـوةً واحدةً الى 
الأمام، ولا كان لها تاريخ وحضارة، وأية دعوة أسمى وأكمل من دعوة الإسلام 
التيّ تخاطب العقل والفطرة وترتكز عى الإقناع والتحرر من الجهل والخرافات 

والأجداد.]1]   الآباء  وتقليد 
قال المحقق الطوسي »البعثة واجبة؛ لاشتمالها عى اللطف فيّ التكاليف العقلية«]2]، 

ـةٌ  ِ حُجَّ ـاسِ عََلَىَ اللَّهَّ ـلَاَّ يَكُـونَ لِلنَّ ذِرِيـنَ لِِئَ يـنَ وَمَُنْ ِ
شَْرِّ وقال سـبحانه وتعـالى:  رُسُـلًَا مُ�ب

ُ عَزِيـزًا حَكِيْـاً ]3]، وروي عـن الصـادق عليـه السـلام حين  سُـلِ وَكَانَ اللَّهَّ عْـدَ الرُّ �بَ
سـأله رجلٌ فقـال: لأي شيء بعث الله الأنبياء والرسـل الى الناس ؟ فأجابه عليه 
السـلام بهـذه الآية الكريمة، ثم قـال له »ليكون حجة الله عليهم ألا تسـمع الله 
عـزَ وجـل يقول )حكايـةً عن خزنة جهنـم واحتجاجهم عى أهل النـار بالأنبياء 

تَِـمُْ نَذِيـرٌ )8( 
ْ

لََمْ يَأ
َ

ـا أ مْ خَزَنَتُُهَ لََهُ
َ

جٌ سَـأ لْـيَِ فِيَهـا فَُوْ
ُ

ـا أ َ لِمَّ
ُ
ِ ك ـ�ن �يْ َ ُ مِِنَ العْن ـرن َّ �ي : تََـكَادُ تََمَ والرسل 

  )9( ٍر بِ�ي
َ
 فِِي ضَلََالٍ ك

َّ
نْتُُمْ إِلَّا

َ
ءٍ إِنْ أ ُ مِِنْ شََيْ لَ اللَّهَّ ا مَا نَزَّ ا وَقُنَْ �بْ�نَ قَالَُوا بَلَى قََدْ جََاءَنََا نَذِيرٌ فَكَذَّ

]4]«.]5] إلى غـيره ذلـك من الآيات الكريمة الدالة عى حسـن بعثة الأنبياء.

: )إنَا لَما أثبتنـا أن لنا خالقًا صانعًا متعالياً عناَ وعن   وقـال الإمـام الصادق 
جميع ما خلق، وكان ذلك الصانع حكيمًا لم يجز أن يشـاهده خلقه، ولا يلامسوه، 
ولا يباشرهم ولا يباشروه، ولا يحاجهم ولا يحاجوه؛ فثبت أن له سـفراء فيّ خلقه 
يـعبرون عنه الى خلقه وعباده، يدلونهم عى مصالحهم ومنافعهم، وما به بقاؤهم 
وفيّ تركـه فناؤهـم، فثبت الآمرون والناهون عن الحكيم العليم فيّ خلقه؛ فثبت عند 

1- فلسفة التوحيد والنبوة: ص 75.
2- تجريد العقائد: ص 127.
3- سورة النساء، الآية: 165.

4- سورة الملك، الآيتين: 8 ، 9.
5- علل الشرائع: 5/ 121 .



74

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

ين، وهم الأنبيـاء وصفوته من خلقه، حكماء مـؤدبين بالحكمة،  ذلـك أن لـه معبرِّ
مبعـوثين بهـا، غير مشـاركين للنـاس فيّ أحوالهـم عى مشـاركتهم لهـم فيّ الخلق 

والتركيب(]1]. 
ويذكر متكلمو الإمامية جملةً من هذه الفوائد، منها: 

 يعتضـــد العقـــل بالنقل فيما يـــدل العقل عليه من الأحـــكام: كوحدة الصانع . 1
وغيرهـــا، وأن يُســـتفاد الحكم مـــن البعثة فيما لا يدل العقـــل عليه كالشرائع 

وغيرها من مســـائل الأصُول. 
إزالـــة الخـــوف: أي إزالة الخوف الحاصل للمكلف عنـــد تصرفاته؛ إذ قد علم . 2

بالدليل العقلي إنه مملوكٌ لغيرهِ، وإن التصرف فيّ ملك الغير بغير ملكه قبيح؛ 
فلولا البعثة لم يعرف حسن التصرفات؛ فيحصل الخوف بالتصرف وبعدمه.

اســـتفادة الحســـن والقبـــح: فإنَ بعض الأفعال حســـنة وبعضهـــا قبيحة، ثم . 3
الحســـنة منهـــا ما يســـتقل العقل بمعرفة حســـنه، ومنها ما لا يســـتقل وكذا 
القبيحة، ومع البعثة يحصل معرفة الحســـن والقبح الذين لا يســـتقل العقل 

بمعرفتهما.
معرفـــة النافـــع والضـــار: إن بعض الأشـــياء نافعة لنا مثل كثـــير من الأغذية . 4

والأدويـــة، وبعضها ضارٌ لنا مثل كثير من الســـموم والحشـــائش، والعقل لا 
يـــدرك ذلك كلـــه، وفيّ البعثة تحصل هـــذه الفائدة.

حفـــظ النـــوع الإنســـانيّ: إن النوع الإنســـانيّ خُلقِ لا كغيره مـــن الحيوانات؛ . 5
فإنّـــه مدنـــيّ بالطبع يحتاجُ الى أمُورٍ كثيرة فيّ معاشـــه لا يتـــم نظامه الا بها، 
وهو عاجز عن فعل الأكثر منها إلا بمشـــاركة ومعاونة، والتغلب موجود فيّ 

1- علل الشرائع - علة اثبات الانبياء والرســـل عليهم السلام: 121/5؛ والتوحيد، باب الرد عى 
الثنوية والزنادقة، ح1: 249؛ خلاصة علم الكلام: ص 260.



75

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

الطبائـــع البشرية بحيث يحصل التنافر المضـــاد لحكمة الإجتماع؛ فلا بد من 
جامعٍ يقهرهم عى الاجتماع وهو الســـنة والشرع، ولا بُدَ لسُـــنةٍ من شـــارِعٍ 
يسُـــنها ويقرر ضوابطها، ولا بد وأن يتميز ذلك الشـــخصَّ من غيره من بنيّ 
نوعـــه لعـــدم الأولويـــة، وذلك المائز لا يجـــوز أن يكون ممـــا يحصل من بنيّ 
النوع لوقوع التنافر فيّ التخصيصَّ؛ فلا بُدَ وأن يتميز من قبل الله ســـبحانه 
وتعـــالى بمعجزة ينقـــاد البشر الى تصديـــق مدعيها ويخوفهم مـــن مخالفته، 
ويعدهم عى متابعته بحيث يتم النظام ويســـتقر حفظ النوع الإنســـانيّ عى 

له. الممكن  كماله 
معرفـــة الصنائـــع الخفية: إن أشـــخاص البشر متفاوتـــة فيّ إدراك الكمالات . 1

وتحصيـــل المعـــارف واقتنـــاء الفضائل؛ فبعضهم مســـتغنٍ عـــن معاون لقوة 
نفســـه وكمال إدراكه وشـــدة اســـتعداده للاتصال بالأمور العالية وبعضهم 
عاجز عن ذلك بالكلية، وبعضهم متوســـط الحال وتتفاوت مراتب الكمال فيّ 
هذه المرتبة بحسب قربها من أحد الطرفين وبعدها عن الآخر، وفائدة النبيّ 
تكميل الناقصَّ من أشـــخاص النوع بحسب استعداداتهم المختلفة فيّ الزيادة 
والنقصـــان كمـــا إن النوع الإنســـانيّ محتاجٌ الى الآت وأشـــياء نافعة فيّ بقائه 
كالثيـــاب والمســـاكن وغيرها، وذلك ممـــا يحتاج فيّ تحصيلـــه إلى معرفة عمله 
والقـــوة البشريـــة عاجزة عنه وفائدة النبيّ عليه الســـلام فيّ ذلـــك تعليم هذه 

الخفية. النافعة  الصنائع 
لٍ لتعليم . 2 الأخـــلاق: إن مراتـــب الأخلاق وتفاوتها معلومٌ يفتقر فيـــه إلى مُكمِّ

الأخلاق والسياســـات بحيث تنتظم أمُور الإنسان بحسب بلده ومنزله.
الإخبـــار بالثـــواب والعقـــاب: إن الأنبيـــاء يعرفـــون الثـــواب والعقاب عى . 3

الطاعة وتركها، فيحصل للمكلف اللطف؛ إذ إن الإخبار بالثواب عى الواجبات 



76

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

والعقـــاب عى المنهيات مقـــرِّب الى طاعات ومبعد عن المعاصي]1].
نَّ . 1 ِ

ْ
تعيين واســـطة بين الحق والخلق: قال سبحانه وتعالى::  وَمَا خَُلَقْتُ الْج

]2]، وذلـــك يتوقـــف عـــى تعيـــين واســـطة بـــين الحـــق  ِّ ِعْبُـــدُون  لِِيَ
َّ

نْـــسَ إِلَّا ِ
ْ

وَالْإ
والخلق يعلمهم هذه العبادة إذ لا ربط ولا نســـبة بين النور والظلمة وكمال 
الكمال ومنتهى التنقصَّ، فتســـتحيل المشـــاهدة والمكالمة إلا بالواســـطة لقوله 

وْ 
َ

وْ مِِنْ وَرَاءِ حِـــاَبٍ أ
َ

ـــا أ  وَحْْيً
َّ

ُ إِلَّا ـــهُ اللَّهَّ َ نْ يُكَلِمِّ
َ

ـــشَْرٍ أ َ ســـبحانه وتعـــالى: وَمَـــا كَانَ لْبِ
.[3[ حَكِـــيٌم   ٌّ ِ�َ ـــهُ  إِنَّ ـــاءُ  يَسشَ مَـــا  بِإِذْنِـــهِ  ـــوحَِىَ  فَِيُ  

ً
رَسُـــولَّا يُرْسِـــلَ 

العنايـــة الالهيـــة: لا بـــد فيّ العنايـــة الإلهية لنظام العالم مـــن المطر، ورحمة . 2
الله تعالى لم تقتصر عن إرســـال الماء مدرارًا لحاجة الخلق، فإنَ نظام العالم 
لا يســـتغنيّ عمَـــن يعرفهم موجب صـــلاح الدنيا والآخرة، نعـــم من لم يهمل 
إنبات الشـــعر عـــى الحاجبين المزَُينة وكذا تقعير الأخمـــصَّ فيّ القدمين، كيف 
أهمـــل وجـــود رحمةً للعالمين مع أن مـــا فيّ ذلك من النفع العاجل والســـلامة 
فيّ العقبـــى والخـــير الآجل، ومن لم يترك الجـــوارح والحواس حتى جعل لها 
رئيسًا يصحح لها الصحيح ويتقن به ما شكَت فيه، وهو الروح، كيف يترك 
الخلائق كلهَم فيّ حيرتهم وشكهم وضلالهم، ولم يقم لهم هاديًا يردّون إليه 

ذلك]4]. فيّ 
كما يمكن إجمال فوائد بعثة الأنبياء، فيّ منفعتين أساسيتين، هما:

إنه يهدي الورى إلى معارف الحكم والعلوم الإلهية المكملة للنفوس البشرية، - 1
وهيّ بأجمعها قسمان: 

1- ينظر: تجريد العقائد: 129؛ نور الافهام فيّ علم الكلام: 304/1 - 305 .
2- سورة الذاريات، الآية: 56.
3- سورة الشورى، الآية: 51.

4- عقائد الإمامية الإثنيّ عشرية: 2 /154.



77

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

أحدهمـــا: ما يدرك العقل حســـنه ابتـــداءً، ويحكم بذلك اســـتقلالاً مع الغضِّ عن 
حكـــم الشرع به، وذلك كحكمه بوجود الصانع تعـــالى ووحدته وامتناع تعدده.

ثانيهمـــا: مـــالا يدركـــه العقـــل كذلـــك ولا يحكم فيه بـــشيء إلا بعـــد حكم الشرع 
ـــدًا حكمه، وذلك باعتبار حكمه الاســـتقلالي  بحســـنه أو قبحـــه فيتبعه حينئذٍ مؤكِّ

بوجوب شـــكر المنعم، وإنه فيّ المقام هو الشـــارع المقدس المحســـن.
وحينئـــذٍ؛ فالنبيّ المبعوث عليه الســـلام فيّ القســـم الأول مـــن تلك المعارف يكون 

مؤيدًا ومعاضدًا فيما به العقل حكم اســـتقلالاً.
وفيّ القســـم الثانـــيّ يكون مبتكـــرًا فيّ بيان معارفه التيّ بها يرشـــدهم إلى جميع 
مَـــا حســـن مـــن أعمالهم وآدابهـــم فعلاً وتـــركًا، ومـــا ينظم أمورهم فيّ معاشـــهم 
ومشاجراتهم وسائر ما يرجع إلى سياسة المدن من الأمن والسعة وحفظ المجامع 

والمؤتلفات.
تعليمهم الآداب الجميلة ومحامد الصفات الحسـنة المستجلبة للمحبة بينهم؛ - 2

فيكون حينئذٍ فيهم مهذب الأخلاق الظاهرة ومصفيّ السريرة الباطنة، وذلك 
بلين القول فيّ منطقه وحسـن السيرة فيّ معاشرته وعمله]1]. 

المطلب الثانيّ: صفات الرسل والانبياء.
ا لم يختلف فيها المتكلمون وإنما تسابقوا  الصفات الخاصة بالرسـل والأنبياء ممًّ
فيّ اظهـار ما هو الافضل والأحسـن والنـكات الدقيقة فيّ اعطـاء أجى الأوصاف 
وأسـناها وما هو الاليق منها بحضرة النبيّ الأكرم )صى الله عليه وسـلم(، وقد 
تنـاول الامام السـجاد هذه الصفـات فيّ الصحيفة السـجادية؛ إذ كانت أقواله فيّ 
المسألة نبراسا يستضيء به الحادي فيّ ظلام الليل البهيم؛ وهو ما اوجزه فيّ نقاط 

للفائدة: الاختلاف وتتميما  لقلة 

1- ينظر: تجريد العقائد: ص 129. 



78

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

 فهـو أولا: قـرر أن النبيّ )صى الله عليه وسـلم( صدع بالحـق وبلغ الأمانة؛ إذ 
قـال: )اللهُّـمَ صَلِّ عَى مُحَمَدٍ عَبدِْكَ وَرَسُـولكَِ كَما بَلغََ رِسـالتَكََ، وَصَـدَعَ بِأمَْرِكَ 

لعِِبادِكَ(]1]. وَنَصَحَ 
أنـــه كان نصوحا للأمة؛ فقـــال: »اللهم وَأنَ مُحَمَداً عَبدُْكَ وَرَسُـــولُكَ وَخِيَرتَُكَ . 1

مِنْ خَلقِْكَ، حَمَلتْهَُ رِســـالتَكَ فَأدّاها؛ وَأمَرْتَهُ بِالنُّصحِ لأمَُتهِِ فَنصََحَ لهَا« ]2]. 
والنصيحـــة مـــن الأنبيـــاء متضمنة لكافة فـــروع الدين ولكافة أصولـــه من ناحية 
التعـــرف عـــى معنـــى العبوديـــة الكاملة، بـــل هيّ تســـتغرق كل شيء مـــن ناحية 
معرفة الحق وتفرقته عن الباطل حتى يعلمه الإنســـان. ولا ينفك العلم والحكمة 
عـــن النصيحـــة؛ فلا يمكـــن أن ينصح لله تعالى إلا بالعلم بمســـائل الـــذات الالهية 
والصفـــات، ولا يمكـــن أن ينصح بكتـــاب الله تعالى إلا بالعلـــم بالكتاب وهكذا فيّ 

كل شيء؛ فالنصيحـــة فـــرع العلم ]3].
إن القـــرآن الكريـــم الذي نزل عى النبيّ محمد صى الله عليه وآله نور يهدي . 2

وعلم لا يضل من اتبعه.
»ثم إن الرسول محمد )صى الله عليه وسلم( أفضل الراسخين فيّ العلم كما جاء 

اسِخُُونَ فِِي العِْمِْ يَوُلَُونَ  فيّ الخبر«]4]. الذين ذكرتهم الآية المباركة قال تعالى: وَالرَّ
.[5[ِاب لْْبَ

َ ْ
ولَُو الأ

ُ
 أ

َّ
رُ إِلَّا

َّ
ك ا وَمَا يَذَّ دِ رَ�بِّ�نَ ا بِهِ كُُلٌّ مِِنْ عِِنْ آَمََنَّ

»والراسـخون فيّ العلـم هـم الذين علمـوا بالدلائـل القطعية أن اللـه تعالى عالم 

1-  الصحيفة السجادية، دعاء: 42.
2- المصدر نفسه، دعاء: 6.

3- يُنظر: البرهان المؤيد، أحمد بن علي بن ثابت الرفاعيّ الحســـينيّ )ت: 578هـ(، تحقيق: عبد 
الغنـــيّ نكه ميّ، دار الكتاب النفيسِ، بيروت، د. ط، 1408هـ: ص19.

4- يُنظر: الكافيّ، الكلينيّ، باب ان الراســـخين فيّ العلم هم الائمة عليهم السلام، حديث رقم )2(: 
.212 /1

5- سورة آل عمران، الآية: 7.



79

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

بالمعلومـات التـيّ لا نهايـة لها، وعلموا أن القرآن كلام اللـه تعالى، وعلموا أنه لا 
يتكلم بالباطل والعبث، فإذا سـمعوا آية ودلتّ الدلائل القطعية عى أنه لا يجوز 
أن يكـون ظاهرهـا مراد اللـه تعالى، بل مراده منه غير ذلـك الظاهر، ثم فوضوا 
تعيـين ذلـك المـراد إلى علمه، وقطعـوا بأن ذلـك المعنـى أي شيء كان فهو الحق 

والصواب«]1].
اتصـــاف »الانبيـــاء بالأمانة فيّ جميع شـــؤونهم الشـــخصية والاجتماعية 
والالهية والجَّماعية والمادية والمعنوية؛ فكانوا يحفظون الأسرار والآيات 
الالهية، وينقلونها كاملة للناس، وقد اشـــتهر رســـول الإســـلام صلى الله 

عليه وآله بســـبب التزامه بالأمانة بلقب )محمد الامين(« ]]].
وذكر الإمام السجاد  صفة الأمانة صريحا للنبيّ محمد صَىَ اللهَُ عَليَهِْ وآله؛ 

إذ قال: )اللهُّمَ فَصَلِّ عَى مُحَمَدٍ أمينكَِ عَى وَحْيكَِ( ]3].
والمـراد بكونـه أمينـا عـى وحيه تعالى: قوته عـى ما كلف به مـن ضبط الوحيّ 
فيّ ألـواح قـواه الشريفة بحكم الحكمة الإلهية بها عليه، وكمال اسـتعداد نفسـه 
الطاهـرة لأسرار الله وعلومه، وحكمه، وحفظه لها، عن ضياعها، وصيانتها عن 
تدنسها بأذهان غير أهلها، وعدم تطرق تبديل أو زيادة أو نقصان إليها... ولهذا 
السر كانت العرب تسـميه بالأمين قبل مبعثه لما شـاهدوه من أمانته، وشهر بهذا 

وبعدها]4]. نبوته  قبل  الاسم 
اتصاف الأنبياء والرسل بمحاسن الأخلاق.

1- مفاتيح الغيب، الرازي: 4/ 115.
2- الـــكلام الاسلامـــيّ المعـــاصر، د. عبد الحسين خسروبنـــاه، ترجمة: محمد حسين الواســـطيّ، 
الأخراج الفنيّ: نصير شـــكر، دار الكفيل للطباعة والنشر والتوزيع، ط1، 1438هـ – 2016م: 

.199 /2
3- الصحيفة السجادية، دعاء: 2.

4- يُنظر: رياض السالكين، علي خان: 1/ 455.



80

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

فمـن مزايـا الأنبيـاء حسـن خلقهم فقد اتسـمت طبيعـة الانبياء بالرفـق واللين 
والحنـان واللطـف والعطـف ورحـاب الصـدر، فتسـامت دعوتهم الى الإرشـاد 
والهداية عن القسوة والعنف والغلظة والخشونة والفظاظة، فبادروا فيّ دعوتهم 
الى ان يتصافـح الروح والجسـد فيّ ظل الارادة والاختيـار وعدم الاكراه والجبر.
يقول الإمام السـجاد  فيّ تأكيد تلك السـمة عند النبيّ محمد )صى الله عليه 

وسـلم(؛ إذ قال:)اللهُّمَ فَصَلِّ عَى مُحَمَـدٍ...َ صَفِيكَّ مِنْ عِبادِكَ إمِامِ الرَحْمَةِ( ]1].
»والرحمة تعم، وتشـمل الاحسـان، والعناية، والاهتمام، والتيسـير، والتسـهيل، 
وتخفيف العقوبة عن المذنب، أو تركها من الأساس، ومحمد صَىَ اللهَُ عَليَهِْ وآله 

للعالمين«]2]. مهداة  رحمة 
»الرحمة سرُّ ذاته فيّ الفكر الرحيم الذي لا ينطلق الا بالأفكار الأصلية التيّ تفيض 
بالرحمـة عى الناس فيّ ثقافتهم الفكرية، وفيّ القلب الرحيم الذي ينبض بالمحبة، 
والرأفة والحنان والعاطفة، وفيّ الكلمات الرحيمة التيّ تنزل عى السـمع والقلب 
رحمة فيّ مضمونها الذي يلامسِ الروح بدفء معناه، وفيّ الاسلوب الرحيم الذي 

يرحم ظروف الانسان النفسية والاجتماعية«]3].
 

 كفاءة الرسل والانبياء فيّ القيادة.
القِيـادةُ لغـة: »مصـدر القائد. القَـودُ نقيض السـوق، يقود الدابة مـن أمامها 

خلفها«]4]. من  ويسـوقها 
اصطلاحـاً: »هـيّ القـدرة عـى ادارة المكونات المحيطـة بشريـة او مادية وفقا 

1- الصحيفة السجادية، دعاء: 2.
2- فيّ ظلال الصحيفة السجادية، مغنية: ص45.

3- افاق الروح، فضل الله: 1/ 62.
4- العين، للفراهيدي: 1/ 408، مادة قود؛ لسان العرب، ابن منظور: 3/ 370، مادة قود. 



81

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

للخطـط المعـدة ومراقبة سـير الأداء وانحرافاتـه، مما يجعلنا نصـل الى تحقيق 
النجاح وفق نسب معينة، ومعالجة الأخطاء، وتقويم الاعوجاج ان وجد، والقائد 

هنا هو شـخصية تمتلك مـن المواهب والقدرات ما يؤهلـه لهذه المهمة«]1].
وتطـرق الإمـام السـجاد  إلى القيـادة بوصفهـا أبـرز صفـات الرسـل 
؛ وَمِفْتاحِ  والأنبياء)عليـه الـسلام(؛ إذ قال: )اللهُّمَ فَصَـلِّ عَى مُحَمَدٍ... قائد الـخَيْرِ

كَةِ(]2]. البَرَ
فهو قائد الخير، والخير هو هذه القيمة الإنسـانية التيّ ينبض بها القلب لتتحول 
الى حركـة الـذات فيّ المعانـيّ التيّ تنفتـح عى الإنسـان بما ينفعـه فيّ وجوده... 
ليعيش الإنسـان معـه فيّ كل ما يحقق للفرد والمجموع منه كل شروط سـعادته 
فيّ الحياة. ولما كان هذا النبيّ يمثل النموذج الاكمل فيّ معانيّ وخصاله فيّ نفسـه 
وحركتـه، كان هـو القائد له فيّ الواقع الانسـانيّ العام فيّ القـدرة والدعوة وهو 

مفتـاح البركة، الذي يفتح...كل ما ينتفعـون به فيّ امورهم ]3].
وأوضـح الإمام السـجَاد  دور الأنبياء القيادي بقولـه: )اللهُّمَ... فيّ كُلِّ دَهْرٍ 
وَزَمانٍ أرْسَلتَْ فيهِ رَسُولًا وَأقَمْتَ لأهْلهِِ دَليلًا مِنْ لدَُنْ آدَمَ إلى مُحَمَدٍ صَىَ اللهُ عَليَهِْ 
وَآلهِِ مِنْ أئمّةِ الهُدى، وَقادَةِ أهْل التُّقى عَى جَميعِهِمُ السَلامُ؛ فَاذْكُرْهُمْ مِنكَْ بِمَغْفِرَةٍ 

وَرِضْوانٍ(]4].
»هـؤلاء أئمـة الهدى الذيـن تقدموا الاجيال فيّ خـط الهدى، وقـادة التقى الذين 

قـادوا الناس الى تقـوى الله فيّ معنى الطاعـة والانقياد«]5]. 

1- القيادة فيّ ضوء القران الكريم، أ. م. د. عبد الوهاب أســـماعيل الاعظميّ بحث مقدم الى كلية 
العلوم الاسلامية، جامعة بغداد، قسم الشريعة: ص 5.

2- الصحيفة السجادية، دعاء: 2.
3- يُنظر: افاق الروح، فضل الله: 1/ 62.

4- الصحيفة السجادية، دعاء: 4.
5- افاق الروح، فضل الله: 1/ 98.



82

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

لا يقال هذه الصفات ليسـت واردة الا فيّ بعضهم فلا تدل عى ثبوتها لجميعهم، 
لأنـا نقول: ما ثبت لبعضهم من الكمال يثبت لغيرهم انما الفارق بالمرتبة]1].

 المعجَّزة
تتأتـى أهميـة الحديث عن المعجزة فيّ هذا الموضوع الذي نحن بصدد التأسـيسِ له 
هنـا هـو أن المعجزة تمثل برهان صدق الرسـل والرسـالات، ومـن ثم هيّ مصدر 
الأخلاق التيّ كان الرسول الأكرم صى الله عليه وآله منبعًا ومؤسسا لها، ولما كان 
الإمام السـجاد  امتداد لخط الرسـالة من حيث التزام الطريق كان تحقيق 
مفهـوم المعجـزة أمـرًا ضروريًّا، حيث يتوقـف إثبات نبوة الأنبيـاء عى إظهارهم 
لمعجـزةٍ خارقـة للعادة مع عـدم المعارضة، وقد اتفق الإماميـة فيّ إثباتهم المعجزة 
للأنبياء مع اتفاقهم فيّ شروط تحقق هذه المعجزة لمدعيّ النبوة، وذلك يظهر جلياً 

فيّ تعريف علمائهـم للمعجزة وما دلت عليه.
فالنبيّ لا بُدَ له من إظهار معجزة تدلُّ عى صدقه، فإذا أتى بها وبان لقومه وجه 
الإعجـاز فيها لزمهـم تصديقه وطاعته عند ادعائه النبوة، ولم يكن لهم مطالبته 
بمعجـزة أخُرى، فإن طالبوه بأخُرى فإن شـاء الله تعـالى أظهر الأخُرى توكيداً 
للحجةِ عليهم، وإن شاء عاقبهم عى ترك الإيمان بمن قد دلتَ المعجزة عى صدقه، 
والمعجـزة الواحـدة كافيةٌ فيّ الدلالةِ عى صدقه، ومن لم يؤمن به بعدها اسـتحق 

العقاب.
يقول فيّ ذلك السـيد الشريف المرتضى رحمه الله تعالى: » اعلم إن لفظة »معجز« 
فيّ التعـارف مـا دَلَ عـى صدق من ظهر عليـه واختصَّ به، وإنمـا يدل عى ذلك 

بشرائط:

1- يُنظر: حاشية البيجوري عى جوهرة التوحيد، إبراهيم الباجوري: ص202.



83

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

الأول أن يكون من فعله سبحانه وتعالى أو جاريًا مجرى فعله.
الثانيّ أن ينتقض به العادة المختصة بمن ظهر المعُجَز فيه.

والثالث أن يختصَّ بالمدعيّ عى طريقة التصديق لدعواه »]1].
 والطريـق الى العلـم بأنه من فعل الله سـبحانه وتعالى، هو بأن يكون من جنسِ 
لا يقـدر عليـه العباد كالحياة والجسـم، أو يقع عى وجه مخصوص لا يقدر عى 
إيقاعه عى العباد، كنقل الجبال وفلق البحر والكلام الخارق للعادة بفصاحته]2].

وأعُتُـبِر كونـه من فعل الله تعالى؛ لأن المدعيّ إذ ادعـى أن الله يصدقه بما يفعله 
فيجب أن يكون الفعل الذي قام مقام التصديق من فعل من طلب منه التصديق، 
وإلا لـم يكـن دالاً عليـه، وفعل المدعـيّ كفعل غيره مـن العباد؛ لأنـه لا يدل عى 

التصديـق وإنما يدل فعل من ادعـى عليه التصديق]3]. 
كمـا يُعَـرَف المعُجَز بأنه أمر خارق للعادة مقـرون بالتحدي مع عدم المعارضة، 
أما: »أمر«؛ فلأن المعجز قد يكون إتياناً بغير المعتاد، وقد يكون منعاً من المعتاد، 
و«خـارق للعـادة« ليتميـز به المدعيّ عن غـيره، و«مقرون بالتحـدي« لئلا يتخذ 
الـكاذب معجزة من مضى حجةً لنفسـه، وليتميز عـن الإرهاص]4] والكرامات، و 

1-‍ الـــذخيرة فيّ علـــم الـــكلام: 328؛ يُنظر: عصرة المنجود فيّ علم الـــكلام، العلامة زين الدين بن 
علي بن محمد بن يونسِ العاملي البياضي )ت: 877هـ(، تحقيق: حسين التنكابينيّ، مؤسسة الإمام 

الصادق عليه السلام، قم، ط1، 1428هـ: ص 223.
2-‍ الذخيرة فيّ علم الكلام: ص 328.

3-‍ الاقتصاد فيما يتعلق بالاعتقاد: ص 251.
4-‍ الإرهـــاص: إحـــداث معجـــزات تدل عى بعثة نبيّ قبل بعثته وكأنه تأســـيسِ لقاعدة نبوته أو 
هـــو مـــا يظهر من الخوارق عن النبـــيّ قبل ظهوره كالنور الذي كان فيّ جـــبين نبينا وقيل هو ما 
يصدر عن النبيّ قبل النبوة من امر خارق للعادة. يُنظر: التعريفات: ص 7، باب الألف؛ تلخيصَّ 
المحصل، نصير الدين الطوسي: ص350؛ تجريد العقائد: ص 130؛ شرح المقاصد فيّ علم الكلام، 
ســـعد الدين مســـعود بن عمر بن عبد الله التفتازانيّ، دار الكتب العلمية، لبنان- بيروت، د. ط، 

د. ت: 13/5.



84

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

»مع عدم المعارضة« ليتميز عن السـحر والشـعبذة]1].
فمـا كان دالاً عى البعثة وحدث قبلها يسـمى« إرهاصاً » كتضليل الغمامة لنبينا 
صى الله عليه وسـلم، وتسـليم الأحجار له عليه الصلاة والسلام قبلها، وسقوط 
أربـع وعشريـن شرفة مـن إيوان كسرى ليلـة ولادته وخمود نـيران فارس ولم 
تخمد قبل ذلك بألف عام، ونحو ذلك، إذ الإرهاص بمعنى الانتظار، فكأنه ينتظر 
البعثة، وما كان غير منتظر مقترن بالدعوى المذكورة يُسمى »كرامة » كما كانت 
لمريم عليها السـلام وكذلك إطاعة الكلاب للنبيّ سـليمان عليه السـلام(( ورقدة 

الكهف وغير ذلك]2]. أهل 
أمـا المعجزة: »فهيّ ثبـوت ما ليسِ بمعتاد أو نفيّ ما هو معتاد، مع خرق العادة 

ومطابقة الدعوى عى يد مدعيّ النبوة »]3]. 
وقيد ثبوت ما ليسِ بمعتاد أو نفيّ ما هو معتاد؛ لأن الثبوت والنفيّ سواءٌْ فيّ الإعجاز، 

فإنه لا فرق بين قلب العصا حية، وبين منع القادر عن رفع أضعاف الأشياء.
وشرط خرق العادة لأن فعل المعتاد أو نفيه لا يدل عى الصدق، ومطابقة الدعوى 
لـه؛ لأن من يدعيّ النبوة ويسـند معجزته إلى إبـراء الأعمى فيحصل له الصمم مع 

عدم إراءة الأعمى لا يكون صادقاً]4].
وإن معجـزة كل نبـيّ مـن الجنسِ الذي تعاطـاه قومه ليكون أقـرب الى معرفة 

1-‍ يُنظـــر: الـــذخيرة فيّ علـــم الـــكلام: ص 329؛ تلخيـــصَّ المحصـــل، نصير الديـــن الطوسي: ص 
350؛ قواعـــد المـــرام فيّ علـــم الـــكلام: ص 127؛ معارج الفهم فيّ شرح النظـــم، العلامة الحلي أبيّ 
منصور الحسن بن يوسف بن المطهر الأسدي، مؤسسة الطبع والنشر التابعة للأستانة الرضوية 

المقدسة، ط1، 1430هـ: ص 436؛ الدر الثمين: ص 20.
2-‍ البراهين القاطعة، محمد جعفر الأسترآبادي: 27/3.

3-‍ يُنظر: تجريد العقائد: ص 130؛ كشـــف المراد فيّ شرح تجريد الاعتقاد: ص 327؛ الحاشـــية 
عى الهيات الشرح الجديد: ص 174.

4-‍ كشـــف المـــراد فيّ شرح تجريـــد الاعتقـــاد: ص 328؛ يُنظـــر: قواعد المـــرام فيّ علم الكلام: ص 
.127



85

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

صدقـه، وفيّ ذلك قول الإمام الرضا )عليه السـلام(: )إن الله سـبحانه وتعالى لما 
بعث موسى )عليه السـلام( كان الأغلب عى أهل عصره السـحر، فأتاهم من عند 
الله عز وجل بما لم يكن فيّ وسـع القوم مثله، وبما أبطل به سـحرهم وأثبت به 
الحجةَ عليهم، وإن الله سبحانه وتعالى بعث عيسى )عليه السلام( فيّ وقتٍ ظهرت 
فيـه الزمانـات وإحتـاج الناس الى الطـب، فأتاهم من عند الله تعـالى بما لم يكن 
عندهم مثله، وبما أحيى لهم الموتى وأبرأ الأكمه والأبرص بإذن الله تعالى وأثبت 
به الحجةَ عليهم، وإن اللهسـبحانه وتعالى بعثَ محمداً 6فيّ وقتٍ كان الأغلب عى 
أهـل عصره الخطب والكلام فأتاهم من كتـاب الله عز وجل ومواعظه وأحكامه 

ما أبطلَ بـه قولهم وأثبت به الحجةَ عليهم(]1]. 
ومن خلال التعريفات للمعجزة يظهر شروطها وقيودها لأجل تحققها وتصديق 

مدَعيها، وهيّ: 
 أن يعجـــز عـــن مثلـــه أو عمَـــا يقاربه الأمُة المبعـــوث اليها وأن يكـــون خارقاً 1. 

للعادة؛ لأنه إذا لم يكن كذلك لم نعلم أنه مفعولٌ لتصديق المدعيّ وجوَزنا أن 
يكـــون فعلٌ بمجرى العادة، أمـــا الطريق الى معرفة كونه خارقاً للعادة، فهو 
أن العادات معلومة مســـتقرة بين العقلاء، وطريق علمها المشـــاهدة أو الأخبار. 

إن يكون من قبل الله سبحانه وتعالى أو بأمره.. 2
إن يكون فيّ زمان التكليف؛ لأن العادة تنتقض عند أشراط الساعة.. 3
اختصاص المعجز بالمدعيّ، والطريق الى العلم باختصاصه أن يُعلم مطابقته . 4

لدعواه.
إن يحدث عقيب دعوى المدعيّ للنبوة أو جارياً مجرى ذلك، وإن لا يدعيّ النبوة غيره.]2] 

1-‍ علل الشرائع: ص 122؛ يُنظر: عصرة المنجود فيّ علم الكلام: ص 124.
2-)) يُنظـــر: الذخيرة فيّ علم الكلام: ص 328، كشـــف المـــراد فيّ شرح تجريد الاعتقاد: ص 328؛ 

الاقتصاد فيما يتعلق بالاعتقاد: ص 250.



86

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

»إن معاقبة المعُجز للدعوى شرط فيّ إبتداء النبوة لا غير؛ لأن النبيّ أخبر بغائبات 
بعد ثبوت نبوته متأخرة عن دعوته، ويكفيّ خرق العادة دون آخر، كما لو قال:  
»معجزتـيّ نـزول الثلج فيّ قطر لم يحدث فيه قبل ذلـك«، فهذا معجز وإن أعُتيد 
فيّ غـيره، وقـد يكون نفسِ الدعوى معجزاً كنطق النبيّ عيسى )عليه السـلام( فيّ 
.[2[[1[ا يًّْ عََ�ِ �نَ�بِ ِ آَتََانَِىَ الْكِتَابَ وَ�بَ دُ اللَّهَّ المهد كما قال سـبحانه وتعالى: قَالَ إِنَىِّ عَْبْ
إذاً، فالمعجزة أمر واقعيّ خارج عن العادة بسـبب كونه بلا توسـط، وكونه مما 
لا يتمكـن الخلق عن تحصيلها بالتكسـب والتعلم ونحـو ذلك – كما فيّ الحوادث 
العادية المسببة عن سبب تلك الأسباب جلياً كان السبب أو خفياً – موجباً للإشتباه 
بخارق العادة فيّ أمثال الشعبذة، مع كون ذلك الأمر الخارق للعادة مقترناً بادعاء 
نحو النبوة الممكنة مطابقاً لها، فيمتاز عن الإرهاص والكرامة والسـحر مفهوماً 

ومصداقاً]3].
وقـد حفلـت أدعية الإمـام السـجاد  بمفاهيم متنوعـة فيّ مزايا وخصائصَّ 

المعجـزة فلم تكـن نمطًا واحدًا؛ بل عـدة انماط فمن ذلك:
الله لا تنقطع أولا: دلائل 

: )اللهُّمَ... فيّ كُلِّ دَهْرٍ وَزَمانٍ أرْسَلتَْ فيهِ رَسُولًا، وَأقَمْتَ   حيث يقول الإمام 
لأهْلـِهِ دَلـيلًا مِنْ لدَُنْ آدَمَ إلى مُحَمَدٍ صَىَ اللـهُ عَليَهِْ وَآلهِِ مِنْ أئمّةِ الهُدى، وَقادَةِ أهْل 

التُّقـى عَى جَميعِهِمُ السَلامُ؛ فَاذْكُرْهُمْ مِنكَْ بِمَغْفِرَةٍ وَرِضْوانٍ(]4].
»ان لنفسـيات المؤمنـين بمدعيّ النبـوة وحواريه، دلالة خاصة عـى صدقه فيما 
يدعيـه، وذلـك ان اقربـاء المدعيّ وبطانتـه اذا امنوا به، واتبعـوا دعوته، وبلغوا 

1- سورة مريم، الآية: 30.
2- عصرة المنجود فيّ علم الكلام: ص 124.

3- البراهين القاطعة، محمد جعفر الأسترآبادي: 3/ 28.
4- الصحيفة السجادية، دعاء: 4. 



87

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

فيها مراتب عالية من التقوى والورع، كان هذا دالاً عى صدق المدعيّ فيّ ظاهره 
وباطنـه، وعـدم التوائـه وكذبـه، لأن الباطـن لا يمكـن ان يخفـى عـن الاقرباء 

والبطانة«]1].
ولم يدع الامام السـجاد )عليه السـلام( لأتباع الرسـل فحسب، بل انه دعا حتى 
لأزواجهم، ولذرياتهم، قال)عليه السـلام(: )اللهُّمَ وَصَـلِّ عَىَ التاّبِعيَن مِنْ يَوْمِنا 

ياتِهِمْ( ]2]. هـذا إلِى يَوْمِ الدِّينِ؛ وَعَـىَ أزْواجِهِمْ، وَعَىَ ذُرِّ
قـد افـرد الامام دعاءً خاصاً بأتباع الرسـل نقتصر منه عى بعض الفقرات التيّ هيّ 
سُلِ وَمُصَدِّقُوهُمْ مِنْ أهْل الأرض بِالغَيبِْ  محل الموضوع حيث ذكر: )اللهُّمَ وَأتْباعُ الرُّ

عِندَْ مُعارَضَةِ الُمعانِدينَ لهَُمْ بِالتكَْذيبِ وَالاشْتيِاقِ إلى الُمرْسَليَن بِحَقائقِ الإيمانِ(]3].
»الفرد مهما سـما فيّ مواهبه، وأخلصَّ فيّ مقاصده؛ فأنه لا يسـتطيع ان يقوم بأي 
دور للتأريـخ الا اذا اتيـح لـه انصار، واعـوان يثقون به، ويسـارعون الى طاعته، 
ويخوضـون معه كل المعارك، ويفتدونه بالنفسِ، والنفيسِ؛ لأنه الحصن الحصين 

لدينهـم، وعقيدتهم، والقـوي الامين عى اهدافهم، ومصالحهم«]4].
اتباع الرسـل الذين وقفوا معهم فيّ خط الايمان، واتبعوهم عى نهج الهدى المنفتح 
عى وحيك...الذيـن صدقوهـم عندمـا كذبهم النـاس، وامنوا بهـم عندما عارضهم 
المعاندون، ايمان المؤمن بالغيب، اننا نتابع روح الايمان فيّ حرارة الشوق التيّ تلهب 
مشـاعرهم الى دعوات المرسلين الذين يفتحون للعقل افاق التفكير، ويمهدون للفكر 

سُـبُل الاخذ بأسباب السـلم، وهم الادلاء عى ما يصلح أمور الحياة والناس]5].

1- الإلهيات، جعفر سبحانيّ: 3/ 119.
2- الصحيفة السجادية، دعاء: 4.

3- المصدر نفسه.
4- فيّ ظلال الصحيفة السجادية، مغنية: ص50، 51.

5- يُنظر: افاق الروح، فضل الله: 1/ 104. 



88

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

ثانيا: اعجَّاز القرآن. 
: )اللهُّمَ إنَِكَ أعََنتْنَيّ عَى خَتمِْ كِتابِكَ الذَي أنَْزَلتْهَُ نُوراً... يقول الإمام السجَاد 

نَهْتدَي مِنْ ظُلمَِ الضَلالةَِ وَالجَهالةَِ بِاتِّباعِهِ( ]1].
»ان اللـه تعـالى انزل القـران الكريم نورا يهـدي به الضال، ويرشـد به الحائر، 

ويوضح بـه القصد« ]2].
يِّناً]3]. قيل لأنه سـبب وقوع  ِ

مُْ نُُوراً مُّبُّ ـآ إِلَِيْ نْزَلِْنَ
َ

وفيـه تلميح إلى قولـه تعالى: وَأ
القلب]4]. فيّ  الايمان  نور 

:)جَعَلتْهَُ مُهَيمِْناً عَى كُلِّ كِتـابٍ أنَْزَلتْهَُ، وَفَضَلتْهَُ عَى  ويتابـع الإمام السـجّاد 
كُلِّ حَديثٍ قَصَصْتهَُ( ]5].

»جعـل القـران الحكيم مهيمنـا ومشرفا عى جميع كتبه التـيّ انزلها عى انبياءه 
)عليهم السلام(، فهو يكشف عما حدث فيها من التغيير والتبديل والتحريف من 
قبل المنحرفين ودعاة الضلال...وفضله عى كل كتاب وحديث عُرض فيه لقصصَّ 
الانبياء وشؤونهم فقد تناول الذكر الحكيم بصورة موضوعية وشاملة أحوالهم 

وشؤونهم واقتباس العِبر منهم«]6].
ا  َ ِّ

 لم
ً

قا كَ الكتاب بِالْحق مُصَدِّ آ إِلَِيْ نزَلِْنَ
َ

وفيّ الدعاء قبسِ من مضمون قوله تعالى: وَأ
.[7[ِيْْه نَ يَدَيْهِ مِِنَ الكتاب وَمُهَيْْمِِناً عََلََ بَ�يْ

1- الصحيفة السجادية، دعاء: 42.
2- عبادة الامام زين العابدين، باقر شريف القرشي: ص145.

3- سورة النساء، الآية: 174.
4- رياض السالكين، علي خان: 5/ 406.  

5- الصحيفة السجادية، دعاء: 42.
6- عبادة الامام زين العابدين، باقر شريف القرشي: ص145.

7- سورة المائدة، الآية: 84.



89

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

 .[1[ حْسَنَ الحَديتَش
َ

لَ أ ا� نَزَّ وقوله تعالى: 
ـرآن وَإِن  ـكَ هذا ال�ق نَـآ إِلَِيْ وْحَْيْ

َ
ـآ أ صـص بِِمَ حْسَـنَ ال�ق

َ
يْْـكَ أ ـصُّ عََلََ ُ حْـنُ نَ�ق �نَ تعـالى:  وقوله 

 .[2[ـن افل�ي العن ـنَ  ِ
َ

لم ـهِِ  قََبْ مِِن  نـتَ 
ُ
ك

»وهو أحسـن الحديث لفرط فصاحته ولإعجازه واشـتماله عى جميع ما يحتاج 
المكلـف إليه من التنبيه عى أدلـة التوحيد والعدل وبيان أحكام الشرع وغير ذلك 

من المواعـظ و قصصَّ الأنبياء والترغيب والترهيب«]3].
ثم يوضح الإمام السجاد  معنى آخر:)فُرْقاناً فَرَقْتَ بِهِ بَيْنَ حَلالكَِ وَحَرامِكَ، 
وَقُرآناً أعَْرَبْتَ بِهِ عَنْ شَرائِعِ أحَْكامِكَ، وَكِتاباً فَصَلتْهَُ لعِِبادِكَ تَفْصيلًا، وَوَحْياً أنَْزَلتْهَُ 

عَى نَبيِِّكَ مُحَمَدٍ صَلوَاتُكَ( ]4].
ـا للحياة، فقد فـرّق بين الحلال  »إن القـران الكريـم كان منهجًـا ودسـتورًا عامًّ
والحـرام، وأعرب عن شرائع الاحكام، وفصل جميـع ما يحتاجه الناس تفصيلاً 

واضحاً لا لبـسِ ولا غموض«]5]. 
 .[6[َا ّ ِ�ي لَتْ آيَاتَُهُ قُرْآنًَا عَرَ�ب صِّ ُ كِتَابٌ �ن وفيه إشارة الى قوله تعالى: 

يواصـل الإمام السـجاد  فيّ اعطاء معنى اخر يتميز عـن المعانيّ الاخرى فيّ 
نْ أنَْصَتَ بفَهْمِ التصَْديقِ إلى اسْتمِاعِهِ( ]7]. هذا السـياق: )وَشِـفاءً لِمَ

»فجعله الله تعالى شفاء من الامراض والعاهات النفسية وذلك لمن امن وصدق به«]8].

1- سورة الزمر، الآية: 23.

2- سورة يوسف، الآية: 3.
3- تفـــسير مجمع البيان، لأبيّ عى الفضل بن الحســـن الـــطبرسي)ت: 1154هـ(، المجمع العالميّ 

لأهـــل البيت، د. ط، د. ت: 8/ 349.
4- الصحيفة السجادية، دعاء: 42.

5- عبادة الامام زين العابدين، باقر شريف القرشي: ص146.
6- سورة فصلت، الآية: 3.

7- الصحيفة السجادية، دعاء: 42.
8- عبادة الامام زين العابدين، باقر شريف القرشي: ص146.



90

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

: َ)ميزانَ قِسْطٍ لا يَحيفُ عَنِ الحَقِّ لسِانُهُ( ]1].  وقال 
والمعنى بالقران تقاس جميع العقائد، والآراء، والاقوال، والافعال ]2].

قد يقال: ان دلالة المعجزة عى صدق دعوى النبوة دلالة إقناعيه لا برهانية.
الجَّواب: »إنّ بَيَن المعجزة وبين صدق دعوى النُبوّة علاقةً منطقيةًّ؛ لأنه إذا كان 
الآتيّ بالمعجزة صادقاً فيّ دعواه فإنّ من الطبيعيّّ أنْ يُثبْتَِ مطلبهَُ. وإذا كان كاذباً 
فيّ دعواه النبوةـ افتراضاـً لم يكن لائقاً بالله الحكيم الذي يَهتمَّ بهداية عبادهِ أن 
يُمكّـنَ الـكاذبَ فيّ ادّعاء النبوّة من الاتِيان بالمعجزة، لانَّ الناس سَـيُؤمنون به إذا 
رأوا قدرتـه عى الاتِيان بالعَمَل الخارق للعادة، وسـيَعملون بأقوالهِِ فيكونُ ذلكِ 
إضـلالاً للنـاس إذا كان المدُّعيّ للنبوّة كاذباً، ولا شـكّ أنّ هـذا يتنافى مع عَدلِ الله 

وحكمته« ]3].
والإمام السـجَاد »عليه السـلام » أشار إلى هذا المعنى بقوله: )وَنُورَ هُدىً لا يُطْفَأُ 

عَنِ الشَاهِدَينَ بُرْهانُهُ( ]4].
»لما شبه ع البرهان بالسراج فيّ الإضاءة والإيضاح نفى عنه الطفو، أو الإطفاء... 
والمعنى: إن برهان نور هدى القران لا يزال واضحًا بيِّناً للشاهدين المحتجين به 
والمبرهنـين عى مطالبهم الحقة بألفاظه ومعانيه لا يبطل احتجاجهم به أبدًا كما 

يفيد الفعل المضارع الدال عى الاستمرارية«]5].

1- الصحيفة السجادية، دعاء: 42.
2- فيّ ظلال الصحيفة السجادية، مغنية: ص244.

3- العقيدة الِاسلامية، سبحانيّ: 1/ 122.
4- الصحيفة السجادية، دعاء: 42.

5- رياض السالكين، علي خان: 5/ 406.  



91

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

 المبحث الثالث
المعاد

المعـاد فيّ اللغـة: من العَوْد، وهو تثنية الأمر، عَوداً عن بدءٍ، بدأ ثم عاد، والعَودة 
ُ مـرة واحـدة، كما يقـول مَلكَ الموت لأهل الميت: إنَ لي فيكـم عودة حتى لا يبقى 

منكم أحد، وتقول عادَ فلانٌ معروفهُ، إذا أحسَـن ثم زاد.
والحـج معـاد الحاج إذا ثنوا يقولون فيّ الدعاء: »اللهـم ارزقنا الى بيتك معاداً أو 

كَ إِلََي مَعَـادٍ]1]، يعنيّ مكة ]2]. ادُّ عَـوداً » وقوله تعـالى:  لَرَ
وفيّ الاصطـلاح، المعـاد: هو الوجود الثانيّ للأجسـام، وإعادتها للحسـاب بعد 
فنائهـا، وقد أجمع كافـة أصحاب الشرائع من اليهود والنصارى وسـائر المليين 
فضلاً عن إجماع المسلمين عامة عى أنه لا بُدَ فيّ عدل الحكيم تعالى من وقوعه بعد 
مصافقـة الـكل عى إمكانه، ولم يخالف فيّ ذلـك أهل الملل كلها إلَا بعض الملاحدة 

الفلاسفة]3]. متقدميّ  من 
فهـو مما اتفقت عى وجـوده الشرائع، وقامت عليه البراهين عنـد العلماء، وإنما 
اختلفـت الشرائع فيّ صفة وجوده، ولم تختلف فيّ صفة وجوده وإنما اختلفت فيّ 
الشاهدات عليها التيّ مثلت بها للجمهور تلك الحال الغائبة؛ وذلك إن من الشرائع 
مـن جعلـه روحانيـاً )أي للنفوس(، ومنها مـن جعله للأجسـام والنفوس معاً، 
والاتفـاق فيّ هذه المسـألة مبنيٌّ عى اتفـاق الوحيّ فيّ ذلك واتفـاق قيام البراهين 

الضروريـة عند الجميع عى ذلك]4].

1-  سورة القصصَّ، من الآية: 85.
2-‍ العين، للفراهيدي: 4/ 249.

3-‍ يُنظـــر: نـــور الأفهـــام فيّ علم الـــكلام: 2/ 209، 224؛ شرح الباب الحـــادي عشر: ص 207؛ 
عون المريد لشرح جوهـــرة التوحيد: ص 1037.

4- مناهج الأدلة فيّ عقائد الملة، ابن رشـــد )ت: 595ھ(، تقديم وتحقيق: محمود قاســـم، مكتبة 
الأنجلـــو المصرية، القاهرة، ط3، 1969م: ص 240.



92

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

فــ »هـل تُبعَث الأبـدان مـع الأرواح! أم تُبعَث الأرواح فقط ؟؛ فهـذا هو البحث 
المشـهور فيّ المعاد، والواقـع أن المعاد يُطلقَ عـى معانٍ ثلاثة:

أحدها: المعنى المصدري من العَوْد، أي الرجوع الى مكان.
وثانيها: مكان العَوْد. 

أمَا ثالثها: فزمانه، ومآل الكل واحد«]1].
المعـاد الجَّسـمانيّ: يعنـيّ أن الله تعالى يعيـد الأبدان بعد موتهـا ويرجعها الى 

الأولى. هيئتها 
والمعـاد الروحانيّ: يُـراد به بقاء الروح بعد مفارقة البدن سـعيدةً متنعمة، أو 

معذَبةً شـقية بما اكتسبته فيّ الدنيا]2].
وقـد اثبـتَ المعاد الحكمـاء والمليون، إلَا إنه عنـد الحكماء روحانـيّ فقط، وعند 
جمهور المسـلمين جسمانيّ فقط بناءً عى ان الروح جسم لطيف، وعند المحققين 
منهم كالغزالي والحليميّ والراغب والقاضي وأبيّ زيد روحانيّ وجسمانيّ ذهاباً 
الى تجـرد النفـسِ، وعليـه أكثر الشـيعة والكرامية، وليسِ بتناسـخ؛ لأنه عَودٌ فيّ 
الدنيا الى بدنٍ ما، وهذا عَودٌ فيّ الآخرة الى بدنٍ من الأجزاء الأصلية للبدن الأول]3]، 
أمـا الإماميـة فقد اتفقوا عى المعاد الجسـمانيّ؛ أما المعاد الروحانيّ فقد قالت به 
الإمامية وعدد من متكلميّ الأشـاعرة، منهم الغزالي والقاضي الجوينيّ وآخرون. 

المطلب الأول: قول الإمامية وأدلتهم فيّ إثبات المعاد الجسمانيّ.
المعـاد جسـمانيّ وروحانـيّ، وقد أثبـت المليون المعـاد الروحانيّ والجسـمانيّ، 

واتفـق المسـلمون عـى أن منكر المعاد خـارجٌ عن ربقة الإسـلام]4].

1- آيات العقائد: ص 447.
2- يُنظر: نور الأفهام فيّ علم الكلام: 2/ 209، 224.

3- يُنظر: شرح المقاصد: 88/5؛ شرح الباب الحادي عشر: ص 206.
4-‍ يُنظر: نور الأفهام فيّ علم الكلام: 2/ 209؛ شرح الباب الحادي عشر: ص 207.



93

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

لم يخالف فيّ المعاد اهل الملل كلها إلا بعض الملاحدة من متقدميّ الفلاسـفة، مع 
اختلاف بينهم فيّ ذلك، فهم بين قائلٍ بالامتناع الذاتيّ، بمعنى استحالة خلق غير 
هـذه النشـأة الدنيوية، وعدم امكان ذلك بنفسـه أصلاً ورأسـاً، وبين قائل بذلك 
أيضـاً، لكـن لا من جهة اسـتحالته بذاته، أو من جهة قصـور القدرة الكاملة عن 
ذلك والعياذ بالله، بل من جهة اسـتحالة انتهاء هذا العالم الدنيوي وقبح إعدامه 

أو تبديله بعالم آخر، بعد التسـالم عى اسـتحالة صدور القبيح منه تعالى]1]. 
واختلـف النـاس فيّ المكلـَف، ما هو! عى مذاهب منها: قول مـن يعتقد أن المكلف 
هـو النفسِ المجُردة، وهو مذهـب الأوائل والنصارى والتناسـخية، والغزالي من 
الأشـاعرة وابن الهيثم من الكرامية وجماعة من الإمامية والصوفية، ومنها قول 
جماعـة مـن المحققين أنَ المكلـف هو أجزاء أصليـة فيّ هذا البـدن لا يتطرق اليه 
الزيـادة والنقصـان وإنما تقعان فيّ الأجزاء المضُافـة اليها؛ عى ذلك، فالواجب فيّ 
المعـاد هو إعـادة تلك الأجزاء الأصليـة، أو النفسِ المجردة مـع الأجزاء الأصلية، 
أما الأجسـام المتصلة بتلك الأجزاء فلا يجب إعادتها بعينها]2]، وهو قول الشـيخ 

الطـوسي » ولا يجب إعـادة فواضل المكلف«]3].
وغرضـه رحمـه اللـه بهـذا الـكلام الجواب عـن اعتراض الفلاسـفة عـى المعاد 
الجسـمانيّ وتقريـر قولهم إن إنسـاناً لو أكلَ آخر واغتـذى بأجزائه فإن أعُيدت 
الى الثانـيّ عُـدِم الأول أيضاً، وأيضاً ما إن يعيد الله تعـالى جميع الأجزاء البدنية 
الحاصلـة مـن أول العمـر الى آخره أو القـدر الحاصل له عند موته، والقسـمان 

باطلان.
أما)الأول(؛ فلأن البدن دائماً فيّ التحلل والإسـتخلاف، فلو أعُيد البدن مع جميع 

1-  آيات العقائد: ص 448.
2-‍ كشف المراد فيّ شرح تجريد الاعتقاد: ص 380.

3-‍ تجريد العقائد: ص 153؛ يُنظر: الحاشية عى الهيات الشرح الجديد: ص 463.



94

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

الأجزاء منه لزِمَ عِظمه فيّ الغاية، وإنه قد يتحلل منه أجزاء تصير أجساماً غذائية، 
ثم يأكلها ذلك الإنسـان بعينه حتى يصير أجزاء من عضو آخر غير العضو الذي 
كانـت أجـزاء له أولاً، فإذا أعُيد أجزاء كل عضـوٍ الى عضوه لزِم جعل ذلك الجزء 

جزءاً من العضوين، وهو مُحال.
و)الثانـيّ(؛ فلأنـه قد يطيـع العبد حال تركبه من أجزاء ثـم يتحلل تلك الأجزاء 
ويعـي فيّ أجـزاء أخُرى، فإذا اعيد تلك الأجزاء بعينهـا وأثابها عى الطاعة لزِم 
إيصال الحق الى غير مستحقه، وتقرير الجواب واحد، وهو أن لكل مكلفً أجزاء 
أصليـة لا يمكن أن يصير جـزءًا من غيرها، بل يكون فواضل من غيره لو اغتذى 
بها، فإذا أعيدت جُعِلت أجزاء اصلية له أولاً فيّ تلك الأجزاء، وهيّ التيّ تُعاد، وهيّ 

باقية من أول العمر إلى آخره]1].

1- يُنظر: كشـــف المراد فيّ شرح تجريد الإعتقاد: ص 381؛ الياقوت فيّ علم الكلام: ص71؛ نور 
الأفهام فيّ علم الكلام: 2/ 237، 238.



95

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

الثانيّ  المطلب 
آثار الاعتقاد بالمعاد.

 ضرورة تقويم السلوك. 
: )اللهُّـمَ وَصَلِّ عَى أوَْليائِهِمُ)اولياء اهل البيـت(... وَاجْعَلنْا مَعَهُمْ فيّ  يقـول 

دارِ السَلامِ( ]1].
إنّ الإيمان بالمعاد، يُقوًّم سـلوك الفرد عى أسـاس الشـعور بوجود المراقب عى 
كل قول أو فعل، وهو يعلم السّر وأخفى، وإنّه سيحاسبه عى كلّ كبيرة وصغيرة 
فعلها، ولهذا يبقى المؤمن شـاعرًا بالمسـؤولية، خائفًا من عقاب الله وعذابه. وفيّ 

المقابل يرجو ما وعده من جزيل الإحسـان.
ـهُ فأولِئك  ُ ـتْ مَوَازُِي�ن َّ �ن َ ـهُ فأولِئـك هُُمُ المفلـون وَمَِنْ �ن ُ لَـتْ مَوَازُِي�ن ُ �ق ـن �شَ َ َ

فَم قال تعالى: 
 .[2[َون ا يِظْلِِمُ ا كَانُُواْ بِآيَا�قِ�نَ سَهُم بِِمَ ُ �ن �نْ

َ
الَّذين خسْروا أ

وقال رسول )صى الله عليه وسلم(: )إنَِ اللهََ لاَ يَظْلمُِ مُؤْمِناً حَسَنةًَ يُعْطَى بِهَا فِيّ 
نْياَ  نْياَ وَيُجْزَى بِهَا فِى الآخِرَةِ وَأمََا الكَْافِرُ فَيُطْعَمُ بِحَسَناَتِ مَا عَمِلَ بِهَا للِهَِ فِيّ الدُّ الدُّ

حَتىَ إذَِا أفَْضَى إلَِى الآخِرَةِ لمَْ تَكُنْ لهَُ حَسَنةٌَ يُجْزَى بِهَا(]3].
وقد أشـبع الامام السـجاد  أدعيته بهـذه المفاهيم لما لها مـن الأثر البالغ فيّ 
تصحيح سـلوك الإنسـان؛ فإنَ هـذا الاعتقاد يكـون محركًا إلى الاسـتقامة وعمل 
الـخيرات، رجـاءً فيّ ثواب الآخرة، ورادعًـا يحدّ من الأهواء والشـهوات و ارتكاب 
:)اللهُّمَ  المعـاصي، خشـيةً ورهبةً مـن عقاب الآخرة، يقـول الإمام السـجَاد 
وَصَلِّ عَى مُحَمَدٍ وَآلهِِ، وَارْزُقْنيّ خَوْفَ غَمِّ الوَعيدِ؛ وَشَوْقَ ثَوابِ الْموعُودِ حَتىّ أجِدَ 

1- المصدر نفسه، دعاء: 47.
2- سورة الاعراف، الآية: 8- 9. 

ؤْمِنِ بِحَسَـــناَتِهِ فِيّ  3- صحيـــح مســـلم، مســـلم، كتاب صفة القيامـــة والجنة والنار، باب جَـــزَاءِ الْمُ
نْيـَــا. باب 16، حديث رقـــم )56(: 4/ 2162. نْيـَــا وَالآخِـــرَةِ وَتَعْجِيـــلِ حَسَـــناَتِ الكَْافِرِ فِيّ الدُّ الدُّ



96

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

لـَذَةَ ما أدْعُـوكَ لهَُ، وَكآبَةَ ما أسْـتجَيُر بِكَ مِنهُْ(]1].
فهـو انفتـاح عى الآخـرة من خلال وعد اللـه للمتقين بالجنـة ووعيده للعاصين 
بالنار، لتعيش القضية فيّ عمق الإحساس فيّ الخوف من النار والشوق إلى الجنة... 

وبذلك يستشـعر الإنسان لذَةً فيّ طلباته الأخروية]2].
قْنيِّ لقِاءَكَ(]3]. وعى نفسِ هذه الوتيرة، يقول »ع »: )وَأخَِفْنيِّ مَقامَكَ، وَشَوِّ

ـنْ خََافَ  أي: اجعلنـيّ أخـاف من مقامـك، والمراد الحسـاب كما قال تعـالى: وَلِمَ
تَانِ]4]. والأصل فيه مقام الحاكم للمحاكمة.)وشوقنيّ لقاءك( بأن  هِ جََنَّ امَ رَبِّ َ مَ�ق

أشـتاق إلى الآخرة التيّ فيها لقاء ثوابك]5].
: )اجْعَـلْ هَيبْتيّ فيّ وَعيـدِكَ، وَحَذَرِي مِـنْ إعِْذارِكَ  ويقـول الإمام السـجَاد 

وَإنِْذارِكَ(]6].
»الاعـذار ابداء العذر ومحو الاسـاءة والانذار التخويـف والمعنى انه يكون خوفيّ 
مـن اعـذارك لي بأن لا تفعله بل لا تقبل منيّ الاعذار يعنيّ اكون فيّ مقام الخوف 
والحـذر ولا اعتمـد عـى انـك تقبل عـذري فأتجرأ عـى معاصيك نظـرا الى ذلك 

الاعتماد«]7].
تذكر الانسان بمحكمة العدل الالهيّ. - ]

كمـا أن »الاعتقاد بالمعاد له دور كبير فيّ شـتى الشـؤون الحياتية للإنسـان، ولا 
سـيما عى صعيـد تعيين مصيره، فهو نضـير الاعتقاد بالتوحيـد، والنبوة...فهو 

1- الصحيفة السجادية، دعاء: 22.
2- افاق الروح، فضل الله: 1/ 573.

3- الصحيفة السجادية، دعاء: 47.
4- سورة الرحمن، الآية: 46. 

5- شرح الصحيفة السجادية، الشيرازي: ص387.
6- الصحيفة السجادية، دعاء: 47.

7- نور الأنوار، السيد نعمة الله الجزائري: ص 337.



97

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

يجعـل الانسـان مؤمن بهدف نبيـل غير محدد باطار المـادة وهوية خالدة تفوق 
اطـر الحيـاة الفانية كما انـه ذو تأثير لا ينكر عى القيـم والاصول المثى«]1].

ذكـر الإمـام السـجاد  أن يوم المعاد هـو يوم فصل الخصومـات وانتصارا 
ةُ لي عِندَْكَ  للمظلومين وهو يوم استيفاء الحقوق حيث قال: )اللهُّمَ وَإنْ كانَتِ الخِيَرَ
فيّ تَـأخيِر الأخْـذِ لي وَتَـرْكِ الانْتقِامِ مِمَـنْ ظَلمََنيّ إلى يَوْمِ الفَصْـلِ وَمَجْمَعِ الخَصْمِ؛ 
فَصَـلِّ عَى مُحَمَـدٍ وَآلـِهِ؛ وَأيِّدْنيّ مِنكَْ بِنيِـَةٍ صادِقَةٍ وَصَبْرٍ دآئمٍ؛ وَأعِذْنيّ مِنْ سُـوءِ 
رْ فيّ قَلبْيّ مِثالَ مَا ادَخَرْتَ لي مِنْ ثَوابِكَ؛ وَأعْدَدْتَ  الرَغْبـَةِ وَهَلـَعِ أهْل الحِرْصِ وَصَوِّ
لخَِصْمـيّ مِـنْ جَزآئكَ وَعِقابِكَ وَاجْعَلْ ذلكَِ سَـببَاً لقَِناعَتيّ بِمـا قَضَيتَْ، وَثِقَتيّ بِما 

.[2[ تَ(  تَخَيَرْ
»المعنـى: اجعـل صورة ما أعددتـه لي وقت الحاجة إليه مـن ثوابك وجزائك عى 
الصبر عى مظلمتيّ، وهيأّته لظالميّ من عقابك وانتقامك، حاصلة فيّ عقلي، وصيّر 
ذلـك سـبباً لحصول رضـاي بالـذي قضيته وحكمت بـه لي، واعتمـادي عى ما 
اخترته لي من تأخير الأخذ لي وترك الانتقام ممّن ظلمنيّ، إلى يوم الفصل ومجمع 

الخصم«]3].
الخلاصـة: إن الإمـام السـجاد  يؤكّـد أن خير مـا يحملـه المـرء إلى آخرتـه 
هـو التقـوى، والنيـَة الصادقـة والقناعـة والثقة بأنَ النـاس مدينون بمـا فعلوا، 
ومُرتَهنون بما كسـبوا، يوم يعرضون عى ربهم للحسـاب، وذلك يمنع من انتشار 
الفسـاد والخيانة، والكذب، ويسـهم فيّ إرساء اسُـسِ الصلاح بين الناس والصدق 

والاسـتقرار الاجتماعيّ.

1- الكلام الاسلاميّ المعاصر، د.عبد الحسين خسروبناه: 3/ 264.
2- الصحيفة السجادية، دعاء: 14.

3- رياض السالكين، علي خان: 3/ 70.



98

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

تحقيق العدالة الالهية.- ]
من المعلوم أن هذه الحياة الدنيا... ونسبتها إلى الكامل والناقصَّ والمؤمن والكافر 
عى السواء فمن أجاد العمل ووافقته الأسباب المادية فاز بطيب العيش ومن كان 
عـى خلاف ذلك لزمه الشـقاء وضنك المعيشـة. فلو كانت الحيـاة مقصورة عى 
هـذه الحياة الدنيوية... كان ذلك منافياً للعناية الإلهية بإيصال كل ذي حق حقه 
وإعطاء المقتضيات ما تقتضيه، وإن شـئت؛ فقل: تسـوية بين الفريقين وإلغاء ما 

يقتضيه صلاح هذا وفسـاد ذلك خلاف عدله تعالى]1].
بعبارة أخرى: الناس عى صنفين:

الاول: سلكوا طريق امتثال أوامر الله تعالى ونواهيه.
الثانيّ: سلكوا طريق المعصية والفساد.

فلا يخلو الأمر من أحد وجوه:
 فإمـا أن يهملهـم المـولى جـلَ وعلا، أو يسـوي بينهـم، أو يفـرق، والتفرقة عى 
نحويـن: إما يثيـب العاصي ويعاقب الممتثـل أو يثيب الممتثـل، ويعاقب العاصي؛ 
فالأول عبث، والثانيّ والنحو الأول من الثالث خلاف العدل؛ فتعين النحو الثانيّ 
من الوجه الثالث، وهو مقتضى العدل الإلهيّ؛ لكنه غير متحقق فيّ هذه الدنيا؛ فلا 

بد ان تكون نشـأة اخرى]2].
مْ 

َ
وهـذا الدليـل هـو الآخر له مـا يدعمه من القـرآن الكريم؛ حيث قـال تعالى:أ

ـن  المق�ي عَـلُ  ْ حب �نَ مْ 
َ

أ الأرض  فِي  كالمفسـدين  الصالْحـات  ـوُاْ  وَعََمِ ـواْ  ءامََنُ الَّذيـن  عَـلُ  ْ حب �نَ
.[3 [ـار كال�ن

1- يُنظر: الميزان فيّ تفسير القرآن، الســـيد محمد حسين الطبطبائيّ، منشـــورات اسماعيليان، د. 
ط، د. ت: 17/ 181.

2- يُنظر: بداية المعرفة، العاملي: ص200.
3- سورة ص، الآية: ص 28.



99

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

»إن من سـلط الظالم عى المظلوم ثم إنه لا ينتقم منه فذاك إما للعجز أو للجهل 
أو لكونه راضياً بذلك الظلم، وهذه الصفات الثلاث عى الله تعالى محال، فوجب 
أن ينتقم للمظلومين من الظالمين، ولما لم يحصل هذا الانتقام فيّ دار الدنيا وجب 

أن يحصـل فيّ دار الأخرى بعد دار الدنيا«]1].
إن المعاد وإثابة النفوس المطيعة وعقوبة النفوس العاصية ممَا يعلم بالعقل كما 

يعلم بالسمع كما دلَ عليه القرآن فيّ غير موضع]2].
وقد زخرت الصحيفة السجادية، بالمعانٍ اللطيفة، والمعارف المهمّة، تزيد القارئ 
قربـاً إلى اللـه، وصلابة فيّ الاعتقاد بالمعاد واليوم الاخر نذكر منها أهم ما تطرق 
إليه الإمام السجاد ع؛ حيث قال: )وَهَبْ لنَا يَا إلهيّ مِنْ لدَُنْكَ فَرَجَاً بِالقُدْرَةِ التَيِّ 

بِها تُحْييِّ أمَْوَاتَ العِبادِ، وَبِهَا تَنشُْرُ مَيتَْ البلِادِ( ]3].
»بعد اثبات ان الله عز وجل ذو قدرة مطلقة وغير متناهية عى اسـاس اسـمائه 
الحسـنى وصفاته الجلالية بحيث تعم قدرته عالم الممكنات بمادياته ومجرداته، 
بطبيعـة الحـال يمكن اثبات كل ما يترتب عى هـذه العمومية من قضايا، لذا بما 
ان عالـم الحـشر والحياة بعـد الممات جزء من عالم الممكنات فهو مشـمول ايضا 

القاعدة«]4]. بهذه 
ولا يخفـى ان الاشـارة الى مفـاد هـذا المضمـون قد تقـدم ضمنا فيّ تنـاول الآيات 
القرآنيـة لأثبـات المعـاد من خلال قدرته تعـالى، وعى غرار فحوى هـذا الخطاب، 
مَتْ مُدَدُ أعْمارِنا؛ وَاسْـتحَْضَرتْنا  : )وَإذا انْقَضَـتْ أيّامُ حَياتِنا، وَتَصَرَ يقـول 

1- مفاتيح الغيب، الرازي: 7/ 74. 
2- يُنظر: رفع الاســـتار لإبطال أدلة فناء النار، محمد بن إســـماعيل بن صلاح بن محمد الحسنيّ 
الصنعانيّ)ت: 1182هـ(، تحقيق: محمد ناصر الدين الالبانيّ، المكتب الاسلاميّ، بيروت، د. ط، 

1405هـ: ص121.
3- الصحيفة السجادية، دعاء: 48.

4- الكلام الاسلاميّ المعاصر، د. عبد الحسين خسرويناه: 3/ 264.



100

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

دَعْوَتُـكَ التَيّ لا بُدَ مِنهْا وَمِـنْ إجابَتهِا( ]1].
إنَ حتميـَة الإجابـة متفـرعٌ عن قدرة الله تعـالى وقاهريّته؛ فالدعوة محسـومة، 
وكذلك الإجابة محسـومةٌ التيّ لا مجال فيها، لأنَهَا سُـنَةُ الله تعالى عى الإنسـان.

نْيا  وفيّ صورة أخرى يرسمها الإمام السجاد  عن المعاد بقوله:)يا رَحْمنَ الدُّ
ي، وَاجْعَلْ  ي وَنَشْرِ : )مَوْلايَ وَارْحَمْنيّ فيّ حَشْرِ وَالآخِرَةِ وَرَحِيمَهُما( ]2]. وقوله 
فيّ ذلكَِ اليوَْمِ مَعَ أوَْليِائِكَ مَوْقِفيّ وَفيّ أحِباّئِكَ مَصْدَرِي، وَفيّ جِوارِكَ مَسْكَنيّ يا رَبَ 

العالَميَن(]3].
»اختـلاف العبارات باختـلاف الاعتبارات فعند اعتبار الرحمـن أبلغ من الرحيم 
لدلالة زيادة المبانيّ عى زيادة المعانيّ، واعتبار الأبلغيةّ فيه باعتبار الكميةّ نظرا 
إلى كثرة أفراد المرحومين، عبّر برحمن الدنيا ورحيم الآخرة لشمول رحمة الدنيا 

للمؤمـن والكافر، واختصاص رحمة الآخرة بالمؤمن«]4].
إحـدى أهمِّ مظاهر المعـاد هيّ الرحمة الالهية؛ حيث اسـتحصال الأجور من الله 

تعالى للممتثلـين لأوامره بجزيل العطاء.
»لولا الحياة الاخروية لما تمكن الصالحون من جنيّ ثمار اعمالهم الصالحة التيّ 
بـدرت منهم فيّ الحيـاة الدنيا بإرادتهم واختيارهم، لـذا ان انتفت الحياة الاخرة 
سـوف يُقدح برحمة الله التيّ وسـعت كل شيء والتيّ هيّ من الصفات الكمالية، 

لذا يمكن اثبات تحقق المعاد عى اسـاس مقتضى الرحمة الالهية«]5].
وإلى المدرك هذا المعنى، يقول الإمام السجاد » ع«: )وَلوَْ كافَأتَ المطُيعَ عَى ما أنَْتَ 

1- الصحيفة السجادية، دعاء: 11.

2- الصحيفة السجادية، دعاء: 54.
3- المصدر نفسه، دعاء: 53.

4- رياض السالكين، علي خان: 7/ 419.
5- الكلام الاسلاميّ المعاصر، د. عبد الحسين خسروبناه: 3/ 306.



101

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

تَوَليَتْهَُ لأوَْشَكَ أنَْ يَفْقِدَ ثَوابَكَ، وَأنَْ تَزُولَ عَنهُْ نِعْمَتُكَ، وَلكِنكََ بِكَرَمِكَ جازَيْتهَُ عَىَ 
المـُدَةِ القَصِيرةِ الفانِيةَِ بِالمدَُةِ الطَوِيلةَِ الخَالدَِةِ، وَعَى الغايَةِ القَرِيبةَِ الزَائِلةَِ بِالغايَةِ 

المدَيدَةِ الباقِيةَِ( ]1].
 »مـا من شـك أنَ القائم الدائم أفضل وأعظـم من الرَاحل الزَائل، قال تعالى: مَا 

.[3[»[2[ٍبَِاق ا�  عِِنـدَ  وَمَـا  فَـدُ  يَ�ن  ْ ُ
عِِنـدَكُم

بَ لهَُ  ؛ لمعنى آخر؛ فيقول: )ثُمَ ضَرَ وفيّ مقطوعة رائعة ينقلنا الإمام السجَاد 
فيّ الحَياةِ أجَلًا مَوْقُوتًا، وَنَصَبَ لهَُ أمَدًا مَحْدُودًا، يَتخََطَى إليَهِْ بأيَّامِ عُمُرِهُِ، وَيَرْهَقُهُ 
بِأعْوامِ دَهْرِهُِ، حَتىَ إذا بَلغََ أقْصى أثَرِهُِ؛ وَاسْتوَعَبَ حِسابَ عُمُرِهُِ، قَبضََهُ إلى ما نَدَبَهُ 
إليه مِنْ مَوْفُوِر ثَوَابِهِ، أوْ مَحْذُورِ عِقَابِهِ، ليَجَْزِيَ الذَين أسـاءُوا بِما عَمِلوُا وَيَجْزِيَ 

الذَين أحْسَنُوا بِالحُسْنى، عَدْلًا مِنهُْ تَقَدَسَتْ أسْماؤُهُُ، وَتَظاهَرَتْ آلاؤُهُُ( ]4].
»كانـت الحيـاة الدنيا للعمل، وتبقى الحياة الاخرة للجزاء، لتنطلق المسـألة معها 
فيّ نطـاق التكامل بـين المقدمة والنتيجة، ليحصل المحسـنون عى الثواب الجزيل 
من خلال احسـانهم، وليُعاقب المسـيئون بالعقاب الشـديد جزاء أساءتهم، فذلك 
هو العدل الذي يحركه فيّ اعمال عباده، فيّ مواجهتهم للمسـؤولية العملية فيّ كل 

حياتهم«]5]. حركة 
ويمكـنُ مـن خلال التصَريح بالعدل المذكور فيّ هـذه المقطوعة البرهنة عى المعاد 
وهو ما تقدَم بيانُهُ فيّ الاسـتدلال عى المعاد عقلا؛ً بل يمكن إفادة مفهوم الحكمة 
مـن هذه المقطوعة أيضًا، وأن المعاد له غرض، وليسِ عبثاً، حيث إنَ الإنسـان لم 

1- الصحيفة السجادية، دعاء: 37.
2- سورة النحل، الآية: 96.

3- فيّ ظلال الصحيفة السجادية، مغنية: ص227.
4- الصحيفة السجادية، دعاء: 1.

5- افاق الروح، فضل الله: 1/ 25.



102

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

يُترك سـدىً؛ بل يصل الإنسـان إلى نهاية هو رسمها من خلال أعماله.
»والعـدل الحكيم يقتضي بصريح العقل أن يفرّق بين المحسـن والمسيء والمظلوم 
والظالم... ولماَ كانت هذه الدّار ليسـت محلاً لهذه التفّرقة؛ بل هيّ دار الاكتساب 
والابتـلاء كمـا نـرى أزهد النـّاس وأعلمهـم مبتى بالآفـات والبلياّت وأفسـقهم 
وأجهلهـم فيّ أتـمّ اللذّات والمسّرات وجـب بمقتضى عدله وحكمتـه أن تكون دار 
أخـرى ينتقـل إليها الفريقان وهـيّ دار الجزاء فيجزي كلا بمـا عملوا ولا يظلم 

أحدا«]1]. ربّك 
يقول الإمام السـجاد »ع »: )فَمَنْ كانَ مِنْ أهَْلِ السَـعادَةِ خَتمَْتَ لهَُ بِها، وَمَنْ كانَ 

مِنْ أهَْلِ الشَقاوَةِ خَذَلتْهَُ لهَا( ]2].
ونسـتطيع اسـتخراج مفهوم آخر لأثبات المعاد من الصحيفة السجادية من خلال 
لهِِ  : )يا مَنْ وَعَدَهُمْ عَى نَفْسِهِ بِتفََضُّ وعد الله تعالى؛ حيث ذكر الإمام السجاد 

حُسْنَ الجَزآءِ(]3].
 وفيـه وعد للصالحـين والممتثلين أوامره بالتفضل عليهم بالجزاء الحسـن وفيه 

.[4[وا� عِِنـدَهُ حُسْـنُ الثـواب إشـارة إلى قوله تعالى: 
»يكـون ذلك الثواب فيّ غاية الـشرف؛ لأنه تعالى لماَ كان قادرًا عى كُلِّ المقدورات، 
عالمـًا بـكُلِّ المعلومـات، غنياً عن الحاجـات، كان لا محالة فيّ غايـة الكرم والجود 

والاحسـان، فكان عنده حسن الثواب«]5].
: )فَسَـمَيتَْ دُعاءَكَ عِبادَةً، وَتَرْكَهُ اسْـتكِْباراً وَتَوَعَدْتَ  وقال الإمام السـجاد 

1- رياض السالكين، علي خان: 1/ 300.
2- الصحيفة السجادية، دعاء: 46.
3- الصحيفة السجادية، دعاء: 12.

4- سورة ال عمران، الآية: 195.
5- مفاتيح الغيب، الرازي: 5/ 26. 



103

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

عَى تَرْكِهِ دُخُـولَ جَهَنمََ داخِرِينَ( ]1].
»إنّ العبـادة إظهـار غايـة التذللّ ولا أعظـم فيّ ذلك من الدعاء والسـؤال المحقّق 
للحاجة والافتقار والخضوع والانكسـار وإنّما سـمّى تركه اسـتكبارا لما فيه من 
التعظّم وعدم الإذعان له بالفاقة إليه عزّ وجلّ، كان التارك له أظهر من نفسه ما 

ليسِ له وهو الغنى عن ربّه سـبحانه وهذا حقيقة الاسـتكبار المذموم«]2].
وفيه وعد للمسـتكبرين والعاصين اوامره بالدخول فيّ نار جهنم كما قال تعالى: 

ـرَ  ْ غََ�ي رْضُ 
َ
الأ لُ  ـدَّ َ �قُ�ب يَـوْمَ   * قَـامٍ  ا�نْ�قِ ذُو  عَزِيـزٌ   َ اللَّهَّ إِنَّ  رُسُـهَُ  هِ  وَعْْدِ ـفَِ  مُُخْ  َ اللَّهَّ نَّ  حْسَـ�بَ �قَ فـَلَا 

فِِي  ـنَ  نِ�ي رَّ َ مُ�ق ـذٍ  يَوْمََئِ ـنَ  مِ�ي جْْرِ ُ ْ
الم وَتََـرَى   * ـارِ  هَّ َ الْ�ق احَِدِ  الَْوَ  ِ لِلَّهَّ وَبَـرَزُُوا  ـمَوَاتُ  وَالسَّ رْضِ 

َ
الأ

.[3[ُـار الِنَّ وُجُوهَهُـمُ  ـشََى  ْ عن وَ�قَ ِ�ـرَانٍ  َ �ق مِِنْ  لُُهُـمْ  ِ�ي ا�ب سََرَ  * ـادِ  َ صْ�ن
َ
الأ

: )اللهُّـمَ وَصَلِّ عَى مُحَمَدٍ وَآلهِِ، وَارْزُقْنيّ خَوْفَ غَمِّ الوَعيدِ؛ وَشَـوْقَ  يقـول 
ثَـوابِ الْموعُودِ حَتىّ أجِـدَ لذََةَ ما أدْعُوكَ لهَُ( ]4].

: )اللهُّـمَ إنِِّيّ أعَُوذُ بِكَ مِنْ نارٍ تَغَلظَْتَ بِها عَى مَنْ عَصاكَ، وَتَوَعَدْتَ  ويقـول 
بِها مَنْ صَدَفَ عَنْ رِضاكَ( ]5].

وإلى فحوى هذا الدليل يمكن استفادته من قوله تعالى: وَإِذَا قِِيلَ إِنَّ وعْْدَ اللَّه حَقٌّ 
 .[6[ا نَدْرِي مَا الساعة والساعة لََّا رَيْتَبَ فِيَها قُلْتُُم مَّ

إذن هذا الدليل مرتكز عى مقدمتين: 
المقدمة الأولى: إن الله تعالى وعد المطيعين بالثواب والمسيئين بالعقاب فيّ المعاد.

الثانية: إن الله لا يخلف الوعد أبدًا المقدمة 

1- الصحيفة السجادية، دعاء: 45.
2- رياض السالكين، علي خان: 6/ 146، 147.

3- سورة ابراهيم، الآية: 46- 50.
4- الصحيفة السجادية، دعاء: 22.
5- الصحيفة السجادية، دعاء: 45.

6- سورة الجاثية، الآية: 32.



104

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

إذن المعاد متحقق لا محالة]1].
»إن الله تعالى وعد بالثواب وتوعد بالعقاب مع مشاهدة الموت للمكلفين، فوجب 

القول بعودهم ليحصل الوفاء بوعده ووعيده«]2].
  ويمكـن اسـتفادة حقيقـة المعاد مـن خلال جملة من ادعية الصحيفة السـجادية 
: )فَأسَْألَُكَ اللَهُمَ... إلَِا رَحِمْتَ هذِهُِ النفَْسَِ الجَزُوعَةَ  حيث ذكر الامام السجاد 
وَهذِهُِ الرِّمَةَ الهلوُعَةَ التَيّ لا تَسْـتطَيعُِ حَرَ شَمْسِكَ، فَكَيفَْ تَسْتطَِيعُ حَرَ نارِكَ؟(]3].
من خلال هذه الفقرة نسـتطيع القول بأن المعاد جسـمانيّ وروحانيّ معًا؛ حيث 
ذكـر النـار وهيّ فيّ يـوم القيامـة، وذكر النفـسِ و الرمة معًا، والرمـة: العظام 

البالية]4]. المندرسة 
نا بِهِ –بالقـرآن- مِنْ كُلِّ كَرْبٍ يَوْمَ القِيامَةِ وَشَـدائِدِ  : )وَنَجِّ ويقـول الإمـام 
ةِ  ضْ وُجُوهَنا يَوْمَ تَسْـوَدُّ وُجُوهُ الظَلمََةِ فِيّ يَـوْمِ الحَسْرَ أهَْـوالِ يَـوْمِ الطَامَةِ، وَبَيّـِ

.[5[ والندَامَةِ( 
 يمكن القول بأن بياض الوجه وسـوادها إشـارة إلى الجسـد، والحسرة والندامة 

إشـارة إلى النفسِ؛ فتكون النتيجة أن المعاد جسـمانيّ وروحانيّ معًا.
 الموت سنّة الهية.]- 

ممَـا تقـدَم يمكن القول بأن الموت هو نهايـة هذه الحياة و بداية الحياة الاخرى، 
وان الموت سـنّة الهية شـمولية، بحيث يطرأ عى كل نفسِ فيّ هذه الحياة الدنيا، 
عُـونَ]6]؛ بل يصرح  نَـا تَُرْ�بَ ـةُ المـوت ثُمَّ إِلَِيْ َ �ق ِ

ـسٍ ذَآ�ئ ْ �ن وهـو صريح قوله تعـالى: كُُلُّ �نَ

1-  يُنظر: بداية المعارف الالهية، السيد محسن الخرازي: 2/ 269.
2- كشف المراد، العلامة الحلي: ص549.

3- الصحيفة السجادية، دعاء:42.
4- شرح الصحيفة السجادية، الشيرازي: ص 420.

5- الصحيفة السجادية، دعاء:50.
6- سورة العنكبوت، الآية: 57.



105

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

كَ  بعدم وجود أي اسـتثناء من هذه السـنةّ حتى للنبيّ الأكرم ع، قال تعالى: إِنَّ
 .[1[َتُـون ِّ مَّيَّ ـمْ  ُ وَإِنُهَُّ ِّـ�قٌ  مَ�ي

قَـالَ رَسُـول اللـه )صى اللـه عليه وسـلمَ(: )يَا أيَهَـا الناَس أذكروا اللـه، جَاءَت 
الراجفـة، تتبعهـا الرادفـة، جَاءَ الْمـَوْت بِمَا فِيهِ، جَـاءَ الْموَْت بِمَـا فِيهِ( ]2].

وقد أعرب الإمام السجَاد  عن حتمية الموت فيّ جملة من أدعيته فيّ الصحيفة 
السـجادية حيث قال:)سُـبحْانَكَ قَضَيـْتَ عَى جَمِيعِ خَلقِْكَ الَموتَ: مَـنْ وَحَدَكَ وَمَنْ 

كَفَـرَ بِكَ، وَكُلٌّ ذائِقُ الَموْتِ، وَكُلٌّ صائِرٌ إلِيَكَْ( ]3].
»إن الله تعالى بسـط الموت عى جميع خلقه، فكلهم صائرون اليه، ليجزي الذين 

احسنوا بالحسنى، ويجزي الكافرين بما كسبت أيديهم«]4].
مَتْ مُدَدُ أعْمارِنا؛ وَاسْـتحَْضَرتْنا  ويقـول »ع »:)وَإذا انْقَضَـتْ أيّامُ حَياتِنا، وَتَصَرَ

دَعْوَتُكَ التَيّ لا بُـدَ مِنهْا وَمِنْ إجابَتهِا( ]5].
عندما تنقضي أيام حياتنا، وتتقطع مدد أعمارنا، وتأتيّ الساعة الأخيرة، وتنطلق 
الدعوة من الله إلى أن ننتقل من دار الدنيا إلى دار الآخرة... وهيّ الدعوة الحاسمة 
النـيّ لا مجـال للعبـاد إلا من إجابتها، لأنَها سـنّة الله فيّ الكـون، الذي قضى عى 

جميع عباده بالموت، وكلهم صائر إليه]6].

1- سورة الزمر، الآية: 30.
2- ســـنن الترمـــذي، الترمـــذي، بـــاب اذكروا اللـــه. )19(، حديث رقم )2457(: 4/ 636. ســـنن 
الترمذي، محمد بن عيسى بن سَـــوْرة بن موسى بن الضحاك، الترمذي، أبو عيسى )ت: 279هـ(، 
تحقيق وتعليق: أحمد محمد شـــاكر، واخرون، شركة مكتبـــة ومطبعة مصطفى البابيّ الحلبيّ، 

مصر، ط2، 1395هــــ- 1975م.
3- الصحيفة السجادية، دعاء: 52.

4- عبادة الامام زين العابدين، باقر شريف القرشي: ص321.
5- الصحيفة السجادية، دعاء: 11.

6- افاق الروح، فضل الله: 1/ 295.



106

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

إن جهل الإنسان بمكان وزمن وفاته هو مقتضى الحكمة الالهية وذلك لوجهين:
إن الباعـث إلى العمـل فيّ الحيـاة، هو الأمـل فيها، ولولاه لمـا أرضعت والدة - 1

ولدهـا، ولا غرس غارس شـجرة.
:)اللهُّمَ صَـلِّ عَى مُحَمَدٍ وَآلـِهِ، وَاكْفِنا طُـولَ الَأمَلِ،  يقـول الإمـام السـجاد 

هُُ عَنـَا بِصِـدْقِ العَمَلِ( ]1]. وَقَصرِّْ
لـو علم الإنسـان ذلـك لترك التمـرد والتجري، فـلا يعد ذلك كمـالاً روحيًّا، - 2

بخـلاف مـا لو تـرك المعصية، وهو يرجـو العيش طويلا؛ً فأنه يكشـف عن 
كمـال روحيّ]2]. 

وقد صَرح القرآن الكريم والسنة المطهرة بأن الموت يأتيّ فجأة:
.[3[ن تََانََا الِيق�ي

َ
وْمِ الدين حتى أ َ ِ�ي بُ �ب ا نُكَذِّ نَّ

ُ
ن وَك �ي صن وضُ مََعَ الخآبِئ حنُ ا �نَ نَّ

ُ
قال تعالى:وَك

»حتى أتانا اليقين: أي الموت«]4]. 
.[5[ ُيْد حِ هُ �قَ نتَ مَِنْ

ُ
قَِّ ذَلِِكَ مَا ك

ْ
وْتِ بِِالْح َ ْ

وَجََاءَتْ سَكْرَةُ الم وقال تعالى: 
وقال رسـول الله )صى الله عليه وسـلم(:)مَفَاتِحُ الغَْيبِْ خَمْسٌِ إنَِ اللهََ عِندَْهُُ عِلمُْ 
لُ الغَْيثَْ، وَيَعْلمَُ مَا فِى الأرَْحَامِ، وَمَا تَدْرِى نَفْسٌِ مَاذَا تَكْسِـبُ غَدًا،  السَـاعَةِ، وَيُنزَِّ

وَمَـا تَدْرِى نَفْسٌِ بِأىَِّ أرَْضٍ تَمُوتُ، إنَِ اللهََ عَليِمٌ خَبيٌِر( ]6].
وأشار الإمام السجَاد  إلى هذا المعنى بقوله: )وَنَعُوذُ بِكَ مِنْ...ميتةٍَ عَىَ غَيْرِ عُدةٍَ( ]7].

1- الصحيفة السجادية، دعاء: 40.
2- يُنظر: الإلهيات، جعفر سبحانيّ: 4/ 231.

3- سورة المدثر، الآية: 45- 47.
4- مفاتيح الغيب، الرازي: 11/ 170. 

5- سورة ق، الآية: 19.
6- صحيح البخارى، البخاري، كتاب تفسير القران )65(، ســـورة الانعام: باب )وَعِندَْهُُ مَفَاتِحُ 

الغَْيبِْ لَا يَعْلمَُهَا إلَِا هُوَ( حديث رقم )4627(: 1/ 816.
7- الصحيفة السجادية، دعاء: 8.



107

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

قـدر لنـا الموت بوصفه نهايةٍ حتميةٍ لحياتنا، وجعل لها اجلًا محدودًا لا يتقدم ولا 
يتأخـر، ولكـن أخفـيّ عناَ ممَا جعلنـا ننتظره فيّ كل وقت، وطلبت يـا رب إلينا ان 
نسـتعد له...غير انا قد نغفل فننسى الموت وننسى الاستعداد لما بعده، فيفاجئنا عى 

غير استعداد]1].
نْ  وفيّ سـنى هذا السـياق يقدم الإمام السـجاد  صورة واضحة يقول:)وَهَوِّ
ـياقِ وَجَهْدَ الَأنيِن، وَتَرادُفَ الحَشـارِجِ إذا  بِالقُرآنِ عِندَْ الَموْتِ عَى أنْفُسِـنا كَرْبَ السِّ
بَلغََتِ النُّفُوسُ التَراقِيَّ وَقيلَ مَنْ راقٍ؟ وَتَجَىّ مَلكَُ الَموْتِ لقَِبضِْها مِنْ حُجُبِ الغُيُوبِ 
وَرَماها عَنْ قَوْسِ الَمنايا بِأسَْـهُمِ وَحْشَـةِ الفِراقِ وَدَافَ لهَا مِنْ ذُعافِ الَموْتِ كَأسـاً 

مَسْمُوُمَةَ الَمذاقِ( ]2].
والحشـارج: جمـع حشرجة، وهـيّ الصوت الذي يـردّده المريـض فيّ حلقه عند 
الموت. والحجب: جمع حجاب وهو السّـتر. والغيوب: جمع غيب، اسـتعمل فيما 
غاب عن العلم والعقل، وفيما غاب عن الذكر أيضا. ولماّ كان ملك الموت غائبا عن 

أكثـر الناس بجميع هذه المعانـيّ جاء به بلفظ الجمع]3]. 

العفو والمغفرة.
 ومفـاد المفردتين هو أن ينسـب إلى الله تعـالى العفو؛ فكأنه تعالى لا يهمل العبد؛ 
فيلقيّ ما عنده من الذنب ويتركه بلا ذنب، والمغفرة متشـعبة عليه وفقاً لاعتبار 
.[5[ وكان ا� عـوا غَـورا :ً4]. وقال أيضا[ـا ـرْ لَِنَ ِ �ن ـا وَا�نْ قوله تعـالى: وَاعْـفُ عَِنَّ

1- يُنظر: افاق الروح، فضل الله: 1/ 253.
2- الصحيفة السجادية، دعاء: 42.

3- يُنظر: رياض السالكين، علي خان: 5/ 471 - 473.
4- سورة البقرة، الآية: 286.

5- سورة النساء، الآية: 99.



108

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

يتبـين ان العفـو والمغفرة وان كانا مختلفين من حيث اللفـظ إلا إنهما متقاربان 
مـن حيث المعنـى، وبينهما من الفـرق أن العفو ترك المؤاخـذة بالذنب والمغفرة 
تقتضي مع ذلك السـتر والرحمة تجمع ذلك مع التفضل بالإنعام متفرّعًا أحدهما 

عى الآخر بحسـب العناية الإلهية]1].
»إن العفـو أن يسـقط عنه العقاب، والمغفرة أن يسـتر عليه جرمـه صوناً له من 
عـذاب التخجيـل والفضيحة، كأن العبد يقول: أطلب منك العفو وإذا عفوت عنيّ 
فاسـتره علي فإن الخلاص من العذاب إنمـا يطيب إذا حصل عقيبه الخلاص من 
عذاب الفضيحة، والأول: هو العذاب الجسمانيّ، والثانيّ: هو العذاب الروحانيّ، 
فلمـا تخلـصَّ منهما أقبل عى طلب الثواب، وهو أيضاً قسـمان: ثواب جسـمانيّ 
وهـو نعيـم الجنة ولذاتها وطيباتهـا، وثواب روحانيّ وغايتـه أن يتجى له نور 

تعالى«]2]. الله  جلال 
ويرسم الإمام السجاد »ع » صورة فيّ اغلب مقاطع الصحيفة فيّ غاية الروعة عن 
العفو والمغفرة؛ فيقول عن المغفرة مستشـهدًا بآيةٍ من الذكر الحكيم:)اللهُّمَ إنِِّيّ 

فُُوا  ينَ أسَْرَ
َّ

تَ بِهِ عِبادَكَ أنَْ قُلتَْ:يَا عِْبادِيَ الَّذ وَجَدْتُ فِيما أنَْزَلتَْ مِنْ كِتابِكَ، وَبَشَرْ
يْعاً]3]. وَقَدْ تَقَدَمَ مِنِّيّ  نُُوبَ جََمِ ةِ ا�، إِنَّ اَ� يَغْفِِرُ الَّذُّ طُوا مِِنْ رَحْْمَ �نَ ْ �ق سِهِمْ لَّا �قَ ُ �ن �نْ

َ
َ� أ

مَـا قَـدْ عَلمِْـتَ، وَما أنَْتَ أعْلمَُ بِـهِ مِنِّيّ، فَيا سَـوْأتا مِمَا أحَْصاهُ عَـلَيَ كِتابُكَ، فَلوَْلا 
ءٍ لألَقَْيتُْ بِيدَي(]4]. لُ مِنْ عَفْوِكَ الذَي شَـمَلَ كُلَ شَيْ الموَاقِفُ التَيِّ أؤُمِّ

ربّمـا يتوهـم أن تشريـع العفو والمغفـرة إغـراءٌ بالمعصية وتحريـض عى ترك 

1- يُنظـــر: ماذا بعد الموت، محمد حسين الطباطبائيّ)ت: 1981م(، مؤسســـة المحبين، قم، ط2، 
1425هـ: ص157-155.

2- مفاتيح الغيب، الرازي: 4/ 89. 
3- سورة الزمر، الآية: 53.

4- الصحيفة السجادية، دعاء: 50.



109

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

الطاعة. ولكنه توهم سـاقط من أصله، فانه لو كان باب العفو والمغفرة موصداً 
فيّ وجـه العصـاة واعتقد المجرم بان العصيان مـرة واحدة، يدخله فيّ عذاب الله، 
فلا شك انه سيتمادى فيّ اقتراف السيئات، معتقداً بانه لا تأثير فيما لو غير حاله 
الى الاحسن، اما لو علم بأن باب العفو والمغفرة مفتوحاً فهذا يعطيه الامل بترك 

الطاعة]1]. وفعل  الذنب 
بناءً عى هذا فأن العفو الالهيّ هو الذي يقينا من الوقوع فيّ حالة اليأس والقنوط، 
: )اللهُّمَ إنْ تَشَـأ تَعْفُ عَناّ فَبفَِضْلكَِ؛ وَإنْ تَشَـأ تُعَذِّبْنا  يقول الإمام السـجاد 
لْ لنَـا عَفْوَكَ بِمَنِّكَ؛ وَأجِرْنـا مِنْ عَذابِكَ بِتجَـاوُزِكَ؛ فإنه لا طاقَةَ لنَا  فَبعَِدْلـِكَ، فَسَـهِّ

بِعَدْلـِكَ، وَلا نَجاةَ لِأحَـدٍ مِنا دُونَ عَفْوِكَ( ]2].
»ومـن المقطـوع به الذي ليسِ فيه أدنى شـك أن الإمام السـجاد  لم يخالف 
اللـه طرفـة عين، ولم يقترف أيَ ذنـب، وإنَما كان فيّ الرعيل الأول من هذه الأمة فيّ 
هديـه وورعه وتقـواه، وإنَما كان يدعو الله تعالى بهذه الكلمات وأمثالها؛ ليرشـد 
الأمـة إلى طريـق الـخير والصواب، ويدعوهـا إلى التوبة؛ لأنها تطهر الإنسـان ممَا 

اقترفـه فيّ حياتـه من آثام وذنوب، وينال من اللـه المغفرة والرضوان« ]3].

1- يُنظر: الإلهيات، جعفر سبحانيّ: 4/ 323.
2- الصحيفة السجادية، دعاء: 50.

3- عبادة الامام زين العابدين، باقر شريف القرشي: ص157.



110

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

 أسباب العفو والمغفرة:التوبة:
:)أنَْتَ الـَذي فَتحَْتَ لعِِبادِكَ باباً إلى عَفْوِكَ، وَسَـمَيتْهَُ   يقـول الإمام السـجاد 
التوَْبَـةَ، وَجَعَلـْتَ عَىَ ذَلـِكَ البابِ دَلـيلًا مِنْ وَحْيكَِ لـِئلَّا يَضِلُّوا عَنـْهُ، فَقُلتَْ تَبارَكَ 

اسْـمُكَ: تُوبوُا إلى اللهِ تَوْبَـةً نَصُوحاً( ]1].
والتوبـة لغـةً: »)توب( التاء والواو والباء كلمةٌ واحدةٌ تدلُّ عى الرُّجوع. يقال تابَ 

مِنْ ذنبه، أي رَجَعَ عنه يتوب إلى الله تَوبةً ومَتاَباً، فهو تائب. والتوَْبُ: التوَبة«]2].
اصطلاحـاً: »إنهـا عبارة عـن الندم مما ارتكـب فيما مضى من المعـاصي والعزم 
عى تركهـا فيّ الاتـيّ، أو تقول: إنها عبارة عـن تنزيه القلب عن الرذائل وما يوجب 
البعـد عـن المولى عز وجل، والرجوع إلى ما يوجب القـرب وتدارك ما فات منه من 

الكمـال«]3].أو »هيّ عبارة عن ندم يـورث عزماً وقصداً«]4].
والآيات الشريفة الدالة عى التوبة والتيّ تحث عليها كثيرة جداً فيّ القران ومنها:

.[5[ادِهِ وَيَعْوُاْ عَنِ السيْئات لُ التوبة عَنْ عِْبَ َ قوله تعالى: وَهُْوََ الَّذي يَقْ�ب
.[6[ َن ابِ�ي وَّ َ يُحِِبُّ التَّ وقوله تعالى:إِنَّ ا�َّ

وقد اشـار الامام السـجاد ع إلى الآيتين فيّ قوله: )وَقَدْ قُلتَْ يا إلِهيّ فيّ مُحْكَمِ كِتابِكَ، 
أنَكَ تَقْبلَُ التوَْبَةَ عَنْ عِبادِكَ، وَتَعْفُو عَنِ السَيِّئاتِ، وَتُحِبُّ التوَّابِيَن، فَاقْبلَْ تَوْبَتيِّ كَما 

وَعَدْتَ، وَاعْفُ عَنْ سَيِّئاتِيّ كَما ضَمِنتَْ(]7]

1- الصحيفة السجادية، دعاء: 45.
2- معجـــم مقاييـــسِ اللغـــة، أحمـــد بن فارس بـــن زكرياء القزوينـــيّ الرازي، أبـــو الحسين )ت: 
395هـ(، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، دار الفكر، د. ط، 1399هـ - 1979م: 1/ 357، 

بـــاب التـــاء والـــواو وما يثلثهما؛ يُنظر: لســـان العـــرب، ابن منظـــور: 1/ 233، مادة توب.
3- القواعـــد الفقهية، محمد حســـن البجنـــوردي )ت: 1359(، تحقيق: مهدي المهريزي ومحمد 

حسين، نشر الهادي، قم، د. ط، 1419هـ: 7/ 326.
4- إحياء علوم الدين، الغزالي: 4/ 34.

5- سورة غافر، الآية: 3.
6- سورة البقرة، الآية: 222.

7- الصحيفة السجادية، دعاء: 31. )وقد افرد هذا الدعاء لطلب التوبة(.



111

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

أركان التوبة:
تبين مما تقدم فان حد التوبة يحتوي عى ركنين اساسيين:

الندم ازاء ارتكاب المعاصي والذنوب والآثام. الركن الاول: 
: )أتُوبُ إليك فيّ مَقاميّ، هذا تَوْبَةَ نادِمٍ عَىَ ما فَرَطَ مِنهُْ( ]1]. يقول الإمام 

الثانيّ: العزم على عدم العود الركن 
: )اللهُّمَ إنِّيّ أتَُـوبُ إلِيَـْكَ فيّ مَقامِيّ هَذا مِـنْ كَبائِرِ  قـال الإمـام السـجاد 
ذُنُوبِيّ وَصَغائِرِها، وَبَواطِنِ سَـيِّئاتِيّ وَظَواهِرِها، وَسَـوالفِِ زَلّاتِيّ وَحَوادِثِها، 
ثُ نَفْسَـهُ بِمَعْصِيـَةٍ وَلا يُضْمِرُ أنَْ يَعُودَ فِيّ خَطِيئةٍَ... وَلكََ يا رَبِّ  تَوْبَـةَ مَنْ لا يُحَدِّ
طِـيَّ ألَّا أعَُـودَ فيّ مَكْرُوهِـكَ، وَضَمانِـيّ أنَْ لا أرْجِعَ فيّ مَذْمُومِـكَ، وَعَهْدِي أنَْ  شَرْ

أهَْجُرَ جَمِيـعَ مَعَاصِيكَ( ]2].
وقـد جمـع الإمام  الركنين بقوله: )اللهُّمَ إنِْ يَكُنِ النـَدَمُ تَوْبَةً إلِيَكَْ فَأنََا أنَْدَمُ 

كُ لِمَعْصِيتَـِكَ إنِابَةً فَأنََا أوََلُ الُمنيِبيَِن( ]3]. النـَادِمِيَن، وَإنِْ يَكُنِ التَرْ

مجَّال التوبة:
»لا تقتـصر التوبة عـى ارتكاب الذنـوب والمعاصي والآثام، بـل ينبغيّ التوبة 
مـن جميـع مـا يخالـف ارادة اللـه او الانحـراف عن محبتـه تعالى مـن قبيل 
خطـرات القلـب كالأهواء والميـول والامانـيّ والرغبات المذمومـة، ومن قبيل 

خائنـة العين وزلات اللسـان«]4].

1- الصحيفة السجادية، دعاء: 12.
2- المصدر نفسه: دعاء: 31.

3- المصدر نفسه.
4- معارف الصحيفة السجادية، الشيخ علاء الحسون: ص93.



112

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

يقـول الامـام ع: )اللهُّـمَ وَإنِِّيّ أتَُوبُ إلِيَكَْ مِـنْ كُلِّ ما خَالفََ إرَِادَتَـكَ، أوَْ زَالَ عَنْ 
مَحَبتَـِكَ مِنْ خَطَرَاتِ قَلبْـِيّ وَلحََظاتِ عَينْيِّ، وَحِكاياتِ لسَِـانِيّ( ]1].

زمان التوبة:
ومن الأهمية بمكان الإجابة عن هذا السؤال وهو: متى يتوب الانسان؟

وللإجابـــة عن هذا الســـؤال يقول رَسُـــولُ اللـَــهِ )صى الله عليه وســـلم(: مَنْ تَابَ 
قَبـْــلَ مَوْتِـــهِ بِسَـــنةٍَ تَابَ اللهَُ عَليَهِْ ثُمَ قَالَ سَـــنةٌَ كَثِيٌر مَنْ تَابَ قَبلَْ مَوْتِهِ بِشَـــهْرٍ تَابَ 
اللـَــهُ عَليَـْــهِ ثُـــمَ قَالَ شَـــهْرٌ كَثِيٌر مَنْ تَابَ قَبـْــلَ مَوْتِهِ بِجُمُعَـــةٍ تَابَ اللهَُ عَليَـْــهِ ثُمَ قَالَ 
جُمُعَـــةٌ كَـــثِيٌر مَنْ تَابَ قَبـْــلَ مَوْتِهِ بِيوَْمٍ تَابَ اللهَُ عَليَهِْ ثُمَ قَـــالَ يَوْمٌ كَثِيٌر ثُمَ قَالَ مَنْ 
وْتِ تَابَ  تَـــابَ قَبلَْ مَوْتِهِ بِسَـــاعَةٍ تَابَ اللهَُ عَليَهِْ ثُمَ قَالَ مَنْ تَـــابَ قَبلَْ أنَْ يُغَرْغِرَ بِالْمَ

عَليَهِْ(]2]. اللهَُ 
بيد انه قد تقدم ان الموت مجهول وقته عند الانسان، ويأتيّ بشكل مفاجئ، فينبغيّ 

التعجيل بالتوبة، لخوف الفوت.
: )وَإنَِما يَعْجَلُ مَنْ يَخافُ الفَوْتَ( ]3]. يقول الإمام السجاد 

»فـأن العجلـة إمـا من الخوف أو مـن الاحتيـاج، وكلاهما منفيان بالنسـبة إليه 
للإنسـان«]4]. وثابتان  تعالى، 

: )بَـلْ أقُولُ: مَقـالَ العَبـْدِ... إذا رَأى مُدَةَ العَمَلِ قَـدْ انْقَضَتْ؛  وقـال الإمـام 

1- الصحيفة السجادية، دعاء: 31.)وقد افرد هذا الدعاء لطلب التوبة(.
2- الـــكافيّ، الكلينـــيّ، بـــاب فيمـــا اعطى الله عز وجـــل آدم عليه السلام وقت التوبـــة، حديث رقم 
)2(: 440/2؛ بغية الباحث عن زوائد مســـند الحارث بن أبيّ أســـامة )ت: 282هـ(، نور الدين 
الهيثمـــيّ )ت: 807هــــ(، تحقيق: د. حـــسين أحمد صالح الباكري، مركز خدمة الســـنة والسيرة 

النبويـــة، المدينة المنـــورة، د. ط، 1413هـ: 1/ 221.
3- الصحيفة السجادية، دعاء: 48.

4- يُنظر: شرح الصحيفة السجادية، الشيرازي: ص403.



113

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

وَغايَـةَ العُمْـرِ قَدِ انْتهََـتْ وَأيْقَنَ أنَهُ لا محيصََّ لـَهُ مِنكَْ، وَلا مَهْرَبَ لـَهُ عَنكَْ؛ تَلقَّاكَ 
بِالِإنابَـةِ؛ وَأخْلصَََّ لـَكَ التوَْبَةَ( ]1].

بِ الوَقْتَ  : )وَسَعْياً إلَى التوَْبَةِ الماحِيةَِ وَالطَرِيقِ الَمحْمُودَةِ، وَقَرِّ ويقول الإمام 
نُوبِ تائِبُونَ( ]2]. فِيهِ، وَلا تَسُمْناَ الغَفْلةََ عَنكَْ، إنَِا إلِيَكَْ رَاغِبُونَ، وَمِنَ الذُّ

نكتفـيّ بهـذا القدر من الحديث عن التوبة خوفاً مـن الاطالة والا فأن الذي يقرأ 
الصحيفة لا يكاد يرى دعاء يخلو من التوبة فيّ شتى المواضيع كآثارها، وموانعها 

ودوامها، وآدابها...وغيرها من المواضيع التيّ تحتاج بحثا منفصلاً.

الشفاعة:
كَ، وَلا شَـفِيعَ لِي  : )اللهُّمَ لا خَفِيَر لِي مِنكَْ فَليْخَْفُرْنِيّ عِزُّ يقول الإمام السـجاد 

إلِيَكَْ فَليْشَْفَعْ لِي فَضْلكَُ، وَقَدْ أوَْجَلتَنْيِّ خَطَايَايَ فَليُْؤْمِنِّيّ عَفْوُكَ( ]3].
والشـفاعة لغةً: »شـفع: الشَـفع: ما كان من العـدد أزواجاً. تقـول: كان وتراً 
فشـفعته بالآخْـر حتى صار شفعاً«]4].والشـفاعة: »الانضمـام إلى آخر ناصرا له 
وسـائلا عنه وأكثر ما يسـتعمل فيّ انضمام من هو أعى حرمة ومرتبة إلى من هو 

.[5[ أدنى« 
اصطلاحـاً: يـكاد ينطبق المعنى الاصطلاحيّ مع المعنى اللغوي للشـفاعة حيث 

1- الصحيفة السجادية، دعاء: 12.
2- المصدر نفسه، دعاء: 34.

3- الصحيفة السجادية، دعاء: 31.
4- الـــعين، الفراهيدي: 1/ 60، مادة شـــفع؛ يُنظر: لســـان العرب، ابـــن منظور: 8/ 183، مادة 

شفع.
5- المفـــردات فيّ غريـــب القـــرآن، أبو القاســـم الحسين بـــن محمد المعروف بالراغـــب الأصفهانى 
)ت: 502هـ(، تحقيق: صفوان عدنان الداودي، دار القلم - الدار الشامية، دمشق- بيروت، ط1، 

1412هـ: 1/ 247.



114

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

عُرفت الشـفاعة بانها: »من الشـفع مقابل الوتر كأن الشـفيع ينضم إلى الوسيلة 
الناقصـة التيّ مع المستشـفع فيصير به زوجا بعد مـا كان فردا فيقوى عى نيل 
ما يريده، لو لم يكن يناله وحده لنقصَّ وسيلته وضعفها وقصورها من الأمور 

التيّ نسـتعملها لإنجاح المقاصد«]1].
والشـفاعة من الامور الثابتة فيّ القران الكريم بحقه تعالى وحق غيره من عباده 

لكنها بإذنه سـبحانه فيّ آيات كثيرة فيّ القران الكريم ومن هذه الآيات: 
 .[2[ٍع �ي �نِ مَا لَمُْ مِنِّ دُونِهِ مِِن وَلَِيٍّ وَلََّا �شَ قوله تعالى: 

 .[3[ِدَهُ إِلَّاَّ بِإِذْنِه فَعُ عِِنْ مَِن ذَا الَّذي يَسشْ وقوله تعالى: 
وقـد ذكـرت الشـفاعة فيّ العديد من الاحاديـث النبوية المطهرة قال رَسُـولُ اللهَِ 

)صـى الله عليه وسـلم(: )يَخْرُجُ مِنَ الناَرِ بِالشَـفَاعَةِ( ]4].

مبررات الشفاعة:
ربَما يقال: إذا كان المنقذ الوحيد للإنسان يوم القيامة هو عمله الصالح والأخلاق 

الحميدة؛ فلماذا جعلت الشفاعة وسيلة للعفو والمغفرة؟.
والجواب عن ذلك: أن لتشريع الشفاعة مبررات عديدة نذكر منها اثنين:

المبرر الاول: الحاجة الى رحمة الله الواسعة حتى مع العمل.
المبرر الثانيّ: الآثار التربوية المترتبة عى الشفاعة]5].

وأشـار الإمـام السـجاد  إلى هـذه المبررات فيّ الجملـة مـن خلال ادعيته فيّ 

1- الميزان فيّ تفسير القرآن، الطبطبائيّ: 1/ 149.
2- سورة السجدة، الآية: 4.

3- سورة البقرة، الآية: 255.
4- صحيـــح البخـــارى، كتاب الرقاق )81(، باب صفة الجنة والنار )81(، حديث رقم )6558(: 

ص1163.
5- يُنظر: الإلهيات، جعفر سبحانيّ: 4/ 245- 346.



115

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

: )فَإنِِّيّ لمَْ آتِكَ ثِقَةً  ر الأول، فيقول  الصحيفة السجادية، أمَا الإشارة إلى الّمبرِّ
مِنِّيّ بِعَمَلٍ صَالحٍِ قَدَمْتُهُ، وَلا شَـفَاعَةِ مَخْلوُُقٍ رَجَوْتُهُ إلَِا شَـفَاعَةَ مُحَمَدٍ وَأهَْلِ بَيتْهِِ 

سَلامُكَ(]1]. وَعَليَهِْمْ  عَليَهِْ 
: )فَلعََلَ بَعْضَهُمْ بِرَحْمَتكَِ يَرْحَمُنيِّ لسُِـوءِ مَوْقِفِيّ،  ر الثانيّ بقوله  وإلى المبرِّ
قَةُ عَلَيَ لسُِـوءِ حالِي فَينَالنَيِّ مِنهُْ بِدَعْوَةٍ هِيَّ أسَْـمَعُ لدََيْكَ مِنْ دُعائِيّ، أوَْ  أوَْ تُدْرِكُهُ الرِّ
شَفَاعَةٍ أوَْكَدُ عِندَْكَ مِنْ شَفَاعَتيِّ تَكُونُ بِها نَجاتِيّ مِنْ غَضَبكَِ وَفَوْزَتِيّ بِرِضاكَ( ]2].

»جعل الله الشفاعة وسيلة يحظى بها الشفيع المقام والمنزلة عند الله، وينال بها 
المشـفوع العفو والمغفرة. واما الذي لا شـفيع له وهو نـادم خائف ازاء ارتكابه 

لسـوء الاعمال وذميم الافعال، فعليه ان يدعو الله تعالى« ]3].
 الاستعداد ليوم الحساب

إنَ البشرية كُلهََا من سـيدنا آدم )عليه السـلام( وإلى قيام السـاعة سـتقف أمام 
‍خالقها جلّ وعلا، يوم العرض، ليتسلم كُلّ واحد نتيجة ما عمل فيّ حياته الدنيا.

  وهـذا اليـوم هو اليوم الآخر الذي هو حقٌّ وثابتٌ، وركن من أركان عقيدتنا، قال 
طـاووس اليمانـيّ: قلت لعلي بـن الحسين زين العابدين ع: أبـوك الحسين بن علي 
، وجدك رسـول الله صى الله عليه وآله، قال:   وأمك فاطمة الزهراء 
فالتفـت إلى الإمـام  وقال: هيهات هيهات يا طـاووس، دع عنيّ حديث أبيّ 
وأمـيّ وجـدي، خلق الله الجنة لمن أطاعه وأحسـن، ولو كان عبدا حبشـيًّا، وخلق 
النار لمن عصاه ولو كان ولدا قرشـيًّا؛ أما سـمعت قوله تعالى: )فإذا نفخ فيّ الصور 
فلا أنسـاب بينهم يومئذ ولا يتسـاءلون( والله لا ينفعك غدًا إلا تقدمة تقدمها من 

1- الصحيفة السجادية، دعاء: 48.
2- المصدر نفسه، دعاء: 31.

3-  معارف الصحيفة السجادية، الشيخ علاء الحسون: ص191.



116

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

عمل صالح]1].
.[2[ بًِا

َ
هِ مَآ ذَ إِلََي رَبِّ حنَ نْ شَاءَ ا�قَّ َ َ

قَُّ فَم
ْ

وْمُ الْح وهذا هو معنى قول الله تعالى: ذَلِِكَ الِْيَ
مَـتْ يَـدَاهُ وَيَـوُلُ الْكَافِرُ  ـرْءُ مَـا قََدَّ َ ْ

ظُـرُ الم ـا يَـوْمَ يَ�نْ ً ابًِا قَرِي�ب ْ عََذَ ُ
نْـذَرْنََاكُم

َ
وقال تعـالى:  إِنَاَّ أ

.[[[  نْـتُ تَُـرَابًِا
ُ
تَـنِِي ك يَـا لَِيْ

ولأهمية هذا اليوم وما فيه من الأهوال والمصاعب التيّ تشيب لها الولدان وتذهل 
بًا {  ـ�ي ِ انَ سش َ ْ

لد تُُمْ يَوْمًـا يَجْعَـلُ الَْوِ ـفَِرْ
َ
ـوُنَ إِنْ ك َّ بهـا المرضعات، قال تعـالى:  فَكَيْْـفَ �قَ�ق

.[4[

.[5[  َن �ي وا لََوْ كَانُُوا مُسْلِِمِ فَِرُ
َ
ينَ ك ِ

َّ
ا يَوَدُّ الَّذ وقال تعالى: رُبَِمَ

سنتناوله من خلال ما يأتيّ: 

أولاً: الوصف القرآنيّ ليوم الحساب.
]- إنه يوم طويل 

لْـفَ 
َ

أ نَ  خََمْسِـ�ي ـدَارُهُ  ْ مِ�ق كَانَ  يَـوْمٍ  فِِي  ـهِ  إِلَِيْ وحُ  وَالرُّ لََائِكَـةُ  َ ْ
الم عْـرُجُ  �قَ   تعـالى:  قـال   	  

.[6 [ٍة سَـ�نَ
 أي: )يفرغ فيه من القضاء بين خلقه، كان قدر ذلك اليوم الذي فرغ فيه القضاء 

بينهم قدر خمسين ألف سنة(]7].

1- مناقب ابن شهر آشوب، 3/291.
2- سورة النبأ، الآية: 39.
3- سورة النبأ، الآية:40.

4- سورة المزمل، الآية: 17.
5- سورة الحج، الآية: 2.

6- سورة المعارج، الآية: 4.
7- تفسير الطبري = جامع البيان عن تأويل آي القرآن: 251/23.



117

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

.[1[   ـنَ  قَابِلِ�ي رٍ مُُتَ ـا مَـا فِِي صُـدُورِهُِمْ مِِنْ غَِـلٍّ إِخْـوَانًَا عََلَىَ سَُرُ  وَنَزَعِْنَ تعـالى:  وقـال   	‍
  )عن ابن عباس، قال: مقدار الحساب يوم القيامة ألف سنة (]2].

]- إنه يوم عظيم 
.[3[  يٍم ِ ابَ يَوْمٍ عَ�ن خََافُ إِنْ عَصَيْْتُ رَبِّيِّ عََذَ

َ
	 قال تعالى:  قُلْ إِنَىِّ أ

.[4[  يٍم ِ ابَ يَوْمٍ عَ�ن يْْمُْ عََذَ خََافُ عََلََ
َ

	 وقال تعالى: إِنَىِّ أ
ـاسُ  ـيٍم )5( يَـوْمَ يَـوُمُ الِنَّ ِ ـوْمٍ عَ�ن نَ )4( لِِيَ

ُ
عُـوثُو ـمْ مَُّبْ ُ نُهَُّ

َ
ـكَ أ ولَِئِ

ُ
 يَظُـنُّ أ

َ
لَّا

َ
	 وقــال تعــالى: أ
.[5[ )6( َن �ي ِ

َ
بِّ العَْالم لِرَ

]- إنه يوم تشخص فيه الأبصار.
صُ  َ ـحن قسَشْ ـوْمٍ � ـرُهُُمْ لِِيَ ـا يُؤَخِّ َ ـونَ إِنَّمَّ الِمُ َّ ـا يَعْمَـلُ ال�ن فِـلًَا عََمَّ

َ
َ غَا نَّ اللَّهَّ حْسَـ�بَ  �قَ

َ
	 قـال تعالى:  وَلَّا

.[6[ ُصَـار ْ بِب
َ ْ
فِِيـهِ الأ

4- إنه يوم عقيم 
وْ 

َ
أ تَـةً  ْ عن �بَ ـاعَةُ  السَّ ـمُ  تَِيَهُ

ْ
تََأ حَـتىَّ  ـهُ  مَِنْ يَـةٍ  مِِرْ فِِي  وا  ـفَِرُ

َ
ك يـنَ  ِ

َّ
الَّذ يَـزَالُ   

َ
وَلَّا   تعـالى:  قـال   	

.[7[ ـيٍم  ِ َ��ق يَـوْمٍ  ابُ  عََذَ ـمْ  تَِيَهُ
ْ

يَأ
ورد فيّ تفسـير)يوم عقيـم(، قيـل: )إن اليـوم عند العرب إنما سـميّ يوماً بليلته 
التيّ قبله، فإذا لم يتقدم النهار ليل لم يسم يوماً. فيوم القيامة يوم لا ليل بعده، 
‍سـوى الليلة التيّ قامت فيّ صبيحتها القيامة، فلذلك اليوم هو آخر الأيام، ولذلك
 سماه الله جل ثناؤه )اليوم الآخر( ونعته بالعقيم. ووصفه بأنه يوم عقيم، لأنه 

1- سورة الحج، الآية: 47.
2- معالم التنزيل فيّ تفسير القرآن = تفسير البغوي: 658،659/18.

3- سورة الأنعام، الآية: 15.
4- سورة الشعراء، الآية: 135.

5- سورة المطففين، الآيات: 4، 5، 6.
6- سورة إبراهيم، الآية: 42.

7- سورة الحج، الآية: 55.



118

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

لا ليل بعده(]1].
]- إنه يوم الآزفة

ـنَ  �ي الِمِ َّ ـنَ مَـا لِلُ�ن نََاجِـرِ كَاظِمِ�ي
ْ

ى الْح َ َ
ـوُبُ لد ُ زُِفَـةِ إِذِ الْ�ق

َ ْ
نْـذِرْهُُمْ يَـوْمَ الْآ

َ
	 قـال تعـالى:  وَأ

.[2[   يُطَـاعُ  عٍ  �ي ـ�نِ �شَ  
َ

وَلَّا ـيٍم  حَْمِ مِِنْ 
ورد فيّ تفسيرها: )عن مجاهد، فيّ قوله تعالى: ) يوم الآزفة( قال: يوم القيامة(]3]. 

1- جامع البيان فيّ تأويل آي القرآن: 272/1.
2- سورة غافر، الآية: 18.

3- جامع البيان فيّ تأويل آي القرآن: 1/ 272.



119

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

 الفصل الثالث
نيّ  النفس، ومعالم التزكية فيّ نهج الإمام السجََّاد‍

توطئة
ذكر العلماء معانيّ عدة للنفسِ، فهيّ بمعنى:

وح: كقولـــك خرجت نفسِ فـــلأن أي روحه]1])1(، وشـــاهدها قوله تعالى: . 1 الـــرُّ
ـــنَ مَوْتِِهـــا]2])2(، والنفـــسِ هـــيّ التيّ تزول بزوال الحياة. ـــسَ حِ�ي ُ �ن ـــوَفِيَّ الأ�ن َ ُ يَ�ق اللَّهَّ

عين الشيء، ذاته، حقيقته: قتل فلأن نفســـه، وأهلك نفســـه أي أوقع الإهلاك . 2
بذاتـــه كلها وحقيقته والجمع من ذلك أنفسِ ونفوس]3])3(.

الدم: وكذلك تأتيّ النفسِ بمعنى الدم؛ لأنَ النفسِ تخرج بخروجه]4])4(.. 3
وتًَا . 4 ُ تُُمْ �بُ�ي الأخ: وتأتيّ أيضًا بمعنى الأخ ]5])5(  وشـــاهده قوله تعالى: - فَإِذا دَخُلَْ

.)6([6[ ُْسِم ُ �ن وا َ� أ�ن ُ نسََلِمِّ �
الجســـد: وقـــد اســـتعملت كلمة النفسِ أيضًا بمعنى الجســـد، وذلـــك فيّ تعداد . 5

البـــشر؛ إذ يقولون ثلاثة أنفسِ؛ فيذكرون المعدود بقرينة إلحاق التاء بالعدد 
بلحـــاظ كون معناه الجســـد أو الإنســـان، ولو أراد به النفـــسِ بمعنى النفسِ 
الإنســـانية، لقالوا ثلاث أنفسِ، ولعل اســـتعمال النفسِ فيّ الجســـد اســـتعمال 

مجازي بعلاقة الحـــال والمحل]7])1(.
وكلمـة النفـسِ بهـذه المعانيّ تجمع عى نفـوس وأنفسِ، وشـاهدها قوله تعالى: 

1-)1( لسان العرب، ابن منظور: 233/14.
2-)2( سورة الزمر، من الآية: 42.

3-)3( لسان العرب، ابن منظور، 233/14.
4-)4( المصدر نفسه: 233/14.
5-)5( لسان العرب: 233/14.

6-)6( سورة النور، من الآية: 61.
7-)1( من هدى النبيّ والعترة فيّ تهذيب النفسِ وآداب العشرة، الشيخ احمد البهادلي: 15/1.



120

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

. ـنَ مَوْتِِهـا  ـسَ حِ�ي ُ �ن ـوَفِيَّ الأ�ن َ ُ يَ�ق اللَّهَّ تعـالى:  وقولـه   ،ْجَـت ـوُسُ زُُوِّ وَإِذَا الِنُّ
أما معناها عند غير أهل اللغة فعى النحو الآتيّ:

قدمـاء الفلاسـفة يتعاملون مـع كلمتيّ الـروح والنفسِ تعامـل المترادفتين؛ - 1
 ـ)الجوهر الشـفاف السـجين فيّ الجسـم(. فيسـتعملونها بالمعنى الذي عرفوه ب

 قدمـاء علماء النفسِ يريدون بهـا روح الكائن الحيّ؛ فعرفوا علم النفسِ بـ 2- 
)علم الروح(.

 علماء الأخلاق هم كغيرهم فيّ معنى النفسِ، يقول الشـيخ النراقيّ: بـ )أنها 3- 
جوهـر ملكوتـيّ يسـتخدم البـدن فيّ حاجاته، وهـو حقيقة الإنسـان وذاته 
والأعضاء والقوى وآلاته التيّ يتوقف فعله عليها وله أسماء مختلفة بحسب 
اختلاف الاعتبارات فيسـمى روحاً لتوقف حيـاة البدن عليه، وعقلاً لإدراكه 

المعقولات وقلبـًا لتقلبه فيّ الخواطر(]1].

أقسام النفس	 
النفسِ الإنسانية هيّ أعظم مخلوقات الله تعالى، وهيّ من أجى آياته تعالى تجلت 

ـا فِِي  رِيهِِمْ آيا�قِ�ن ُ فيهـا عَظمة خلق الله حتى برز الله تعالى آياته فيهـا بقوله: -سَـ�ن
.[[[

َـقُّ ْ
ـمْ أنـهُ الْح ـنَ لََهُ بَ�يَّ َ سِـهِمْ حَـتىَّ يَ�ق ُ �ن فَاقِ وَ فِِي أ�ن

ْ
الْآ

ويقسـم علماء النفسِ والأخلاق النفسِ عى ثلاثة أنواع وذلك حسـبما أشار إليها 
القرآن الكريم: -

]- النفس الأمارة بالسوء: 
النفـسِ تتأثـر بمحيطين محيـط العالم الخارجـيّ ومحيط العالـم الداخلي؛ ففيّ 

1-)‍( جامع السعادات، النراقيّ، محمد مهدي، مطبعة الآداب، النجف، ط2، 1967م - 16/1.
2- سورة فصلت، من الآية: 53.



121

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

محيـط عالـم النفسِ الداخلي هناك وقائع كبرى تحـدث كل يوم فيّ أعماق النفسِ 
البشريـة والكثـير من الناس عنها غافلون، ولا يشـعرون بالحـرب التيّ تقع بين 
جنـود العقـل وجنود الهـوى داخل قلوبهم، وهم لذلك فيّ غفلـة من أمرهم ومن 
معرفة أنفسـهم عى حقيقتها وإدراك ما حولها، ولعل ما يزيد من هذا الغموض 
هو تقمصَّ الهوى لرداء العقل والصلاح، فالنفسِ لهذا السـبب لا تشـعر بوجود 
التناقض الداخلي والصراع الأبدي الذي يسـتمر مع الإنسـان حتى آخر يوم من 

حياته]]].
وطبيعـة النفـسِ بمـا تنطوي عليه مـن رغبات وشـهوات تدفع بالإنسـان نحو 
المفاسد والانحرافات من أجل تحصيل الملذات واشباع الرغبات، وإذا ما سيطرت 
الشـهوات عـى النفـسِ، ولم تكـن للإنسـان إرادة رادعة، ولا مقاومـة حصينة؛ 
فسـتهوي به شـهواته إلى مكان سـحيق عى حساب مسـتقبله، ومختلف جوانب 

مصلحتـه الدنيوية والأخروية.
وسميت النفسِ بالأمارة بالسوء؛ لأنَهَا تدفع بصاحبها إلى إتباع الهوى وارتكاب 
المنكـر والانقيـاد المطلق لقوتيّ الشـهوة البهيميـة والغضبية؛ فهـيّ دائمًا تنحو 
منحى إشباع رغباتها المختلفة؛ كشهوة الجنسِ والبطن وشهوة التسلط والانتقام 

والظهور]2])1(.
 والإنسـان أنانيٌّّ بطبعه؛ لذلك فمن الطبيعيّ أن ينقاد إلى غرائزه وشـهواته؛ لأن 
فيّ تربته تحقيقاً للأنانية، وحتى العقائد السماوية لم تلغِ دور الغرائز فيّ الحياة 
وتأثيرها عى شـخصية الإنسـان، وهذه العقائد حينما شـوقت الإنسـان إلى فعل 

1- موســـوعة أهـــل البيـــت الكونية )النفسِ وأحوالهـــا(، محمد طاهر القزوينيّ، ســـحر للطباعة 
والنشر، بيروت – لبنان، ط1، 1423هـ -2002م: 48/6.

2-)1( دراســـات أخلاقيـــة فيّ ضوء الكتاب والســـنة، الشـــيخ جميل مال اللـــه الربيعيّ، ط1، د. ت: 
ص36.



122

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

الخـيرات والصالحات؛ فهـيّ ربطت ذلك كُلهّ بثوابٍ كبيرٍ يحصـلُ عليه المرء بعد 
أدائـه للفعل الحَسِـن، ونحن نعرف بأن الثواب السـماوي المذكـور قد تعلقََ أوَلاً 
بتلبية غرائز الإنسـان وشـهواته وأهوائه، وقد تمَ تصوير ذلك فيّ القرآن الكريم 
وفيّ الكتـب السـماوية، ومـا ينتظر الإنسـان المؤمـن من لذات فيّ الجنة بأحسـن 

التشـبيهات وأروع الصور]1])2(.
رَبِّيِّ  أن  رَبِّيِّ  رَحِـمَ  مـا  إِلَّاَّ  ـوءِ  بِِالسُّ ـارَةٌ  مَّ

ََ
لأ فْـسَ  الِنَّ أن  ـسَِى  ْ �ن �نَ ئُ  بَـرِّ

ُ
أ وَمـا  تعـالى:  قـال 

غََـوُرٌ رَحِـيٌم ]]]. والأمـارة بالسـوء هـيّ التـيّ تمشي عى وجههـا تابعة هواها.
اللوامة: ]- النفس 

فيّ إطار الصراع بين الهوى والعقل للاسـتيلاء عى القلب تظهر فيّ الوسـط قوة 
يستخدمها كل من العقل والهوى أحسن استخدام فيّ سبيل تحقيق غاياتها، وهذه 
القـوة هيّ النفسِ اللوامة، وعملها يقوم عى أسـاس تقديم العون لقائدها العقل 
أو الهوى، وذلك لبسـط نفوذه الكامل عى القلب، ولأن أسلوب عملها وطريقتها 
واحـدة أن كانـت تعمل لحسـاب العقـل أو إلى جانب الهوى لذلـك جعلناها قوةً 
متفـردة ويمكن تجزئتهـا والفصل بين تلك المسـاندة للعقل والأخرى المسـاندة 
للهوى، لكن طبيعة عملها فيّ الحالتين متشابهة لأنها تقوم بمحاسبة المرء وتلومه 

.[[[ عى سلوكه وتصرفاته 
والنفس اللوامة: هيّ التيّ ترتقيّ بالإنسـان بعد التعلم والتربية والمجاهدة، وفيّ 
هـذه المرحلـة ربما يُخطئ الإنسـان نتيجة طغيـان الغرائز؛ لكن سرعـان ما يندم 
وتلومه هذه النفسِ، ويصمم عى تجاوز هذا الخطأ والتعويض عنه، ويغسـل قلبه 
وروحـه بمـاء التوبة والأمل، وللوصـول إلى هذه المرحلة لا بد مـن الجهاد الأكبر، 

1-)2( النفسِ وأحوالها، محمد طاهر: 48/6.
2- سورة يوسف، الآية: 53.

3- النفسِ وأحوالها، محمد طاهر: 49/6



123

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

والتمرين الكافيّ، والتربية فيّ مدرسـة الأسـتاذ، والاسـتلهام من كلام الله وسـنن 
.[[[ والأئمة  الأنبياء 

وهذه المرحلة هيّ التيّ أقسم الله بها فيّ سورة القيامة للدلالة عى عظمتها؛ حيث 
.[[[ِامَة وَّ فْسِ اللَّ قسِْمُ بِِالِنَّ �

ُ
امَةِ ، وَلَّا أ �ي وْمِ الْ�قِ َ ِ�ي قسِْمُ �ب �

ُ
قال تعالى: لَّا أ

واختلف المفسرون فيّ تفسير النفسِ اللوامة، أهيّ نفسِ المؤمن؟ أم نفسِ الكافر؟ 
أم هيّ أعم من المؤمن والكافر؟ بحيث تشمل كُلّ نفسِ إنسانية سواء كانت مؤمنة 

أم كافرة، صالحة أم طالحة.
والظاهـر مـن مجموع آراء المفسرين هيّ النفسِ الإنسـانية الحيـة المتيقظة التيّ 
تراقب حركة الإنسان؛ فتشعره بالندم عى ما فاته من النفع والخير وتلومه عى 

الشرعية. والمخالفة  التقصير 
 يقـول الطـبرسي: »النفسِ اللوامة: الكثيرة اللوم، وليسِ من نفسِ برة ولا فاجرة 
إلا وهـيّ تلوم نفسـها يوم القيامة إن كانت عملـت خيراً، قالت: هلا ازددت، وإن 

كانت عملت سـوءًا، قالت: يا ليتنيّ لم افعل« ]]].
ومن خلال ما مرّ نستنتج أن النفسِ اللوامة هيّ القوة الرادعة الواعية، المتيقظة 

التيّ تلوم الإنسان عى ما وقع فيه من مخالفات أو تقصير. 
]- النفس المطمئنة:

هـيّ النفـسِ المؤمنة العارفة باللـه، الموقنة بموعده ووعيـده، والراضية بقضائه 
وقـدره، المرضيـة عنـده جلَ وعلا، والمسـلمة أمرهـا وجهها إليـه العاملة بأمره 

1- مئـــة موضـــوع أخلاقيّ فيّ القـــرآن والحديث، ناصر مكارم الـــشيرازي، دار الكتب الإسلامية، 
طهران، ط1، 1383 هـ: 225، 226.

2- سورة القيامة، الآية: 2-1.
3- مجمع البيان فيّ علوم القرآن، لأبيّ علي الفضل بن الحســـن الطبرسي )ت: 548 هـ(، مطبعة 

رويـــال كرافك، القاهرة، د. ط، 1397 هـ - 1977م: 214/10.



124

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

والسـالكة سـبيله، والمتجردة عمن سواه.
يقول العلامة الطباطبائيّ: »إن النفسِ المطمئنة هيّ التيّ تسكن إلى ربِّها، وترضى 
بما رضي به؛ فترى نفسـها عبدًا لا يملك لنفسـه شـيئاً من خير أو شر، أو نفع أو 
ضر، ويـرى الدنيـا دار مجـاز، وما يسـتقبله فيهـا من غنى أو فقـر، أو أي نفع 
وضر، ابتـلاء وامتحـان إلهيّ؛ فلا يدعـوه تواتر النعم عليـه إلى الطغيان وإكثار 
الفساد والعلو والاستكبار، ولا يوقعه الفقر والفقدان فيّ الكفر وترك الشكر؛ بل 
هو فيّ مسـتقر من العبودية لا ينحرف عن مسـتقيم صراطه بإفراط أو تفريط( 

.)1([1[

وهـذه المرحلـة هيّ التيّ توصل الإنسـان بعد التصفية والتهذيـب الكامل إلى أن 
يسـيطر عى غرائزه، ويروضها؛ فلا تجد القـدرة للمواجهة مع العقل والإيمان؛ 
لأن العقل والإيمان بلغا درجة من القوة بحيث لا تقف أمامها الغرائز الحيوانية 
وهذه هيّ مرحلة الاطمئنان والسكينة، وهذا هو مقام الأنبياء والأولياء وأتباعهم 
الصادقين، أولئك الذين تدارسـوا الإيمان والتقوى فيّ مدرسة رجال الله، وهذبوا 

أنفسـهم سنين طوالاً، وواصلوا الجهاد الأكبر إلى آخر مرحلة ]2])2(.
والخلاصة أن النفسِ المطمئنة هيّ التيّ ترجع عند كل هول يعصف بها إلى ربها 

راضية مرضية لا تكتفيّ بغيره ولا تسترشد بسواه. 
معرفة النفس	 

إن معرفـة النفـسِ مـن أهم ما أكدت عليـه التعاليم الإسـلامية وعدته طريقا إلى 
معرفـة اللـه تبارك وتعـالى، ونعنيّ بمعرفة النفسِ معرفة الإنسـان لنفسـه بما 
تحتـوي مـن قوى وطاقـات، وأبعاد روحية وفكرية؛ ليعـرف إلى أين يوجه تلك 

1-)1( الميزان، الطباطبائيّ: 323/20.
2-)2( مئة موضوع أخلاقيّ فيّ القرآن والحديث، مكارم الشيرازي: 227، 228.



125

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

الطاقـات وكيـف يتـصرف بها؟ وكيف يهذبهـا ويزكيها؟ وبذلـك يعرف مقامه 
وموقعـه فيّ عالـم الوجـود وغاية وجوده ومن خلال ذلك يعـرف طبيعة النفسِ 
ومـا تتسـم به من ضعف وعـدم اسـتقلالية، وأنها كائن مخلـوق لا يقوم بذاته 
فقير ومحتاج إلى غيره، وهذه المعرفة ليسـت من قبيل معرفة الهوية الشـخصية، 
مـا اسـمه؟ واسـم أبيـه؟ وفيّ أي بلـد ولـد؟ وإلى أي حكومة ينتمـيّ؟ وإنما هيّ 
معرفـة بأسرار النفسِ وقواهـا، وطاقاتها وما ينتابها مـن قوة، أو ضعف ومن 
خلال ذلك يعرف الإنسـان أنه موجود مسـؤول عن وجوده فيّ هذه الدنيا؛ فإذا 
اشتغل الإنسان بالنظر إلى آيات نفسه وشاهد فقرها إلى ربها، وحاجتها فيّ جميع 
أطوار وجودها، وجد أمرًا عجيباً وجد نفسـه متعلقة بالعَظمة والكبرياء متصلة 
فيّ وجودهـا، حياتها، وعلمها، وقدرتها، وسـمعها، وبصرها، وإيراداتها، وحبها 
وسائر صفاتها وأفعالها بما لا يتناهى بهاءً، وسناءً، وجمالاً، وجلالاً، وكمالاً من 

الوجـود والحيـاة والعلم، والقدرة... وغيرهـا من كمال]1])1(.
لأنَ جهل الإنسان لنفسه مُنشِئُ لكثير من المفاسد والضلالات وأن أكثر النزاعات 
مـع النفسِ ناشـئة من جهـل النفسِ؛ فلأننـا لا نعلم كيف ينبغيّ لنـا أن نتعامل 
مع أنفسـنا، نقع فيّ مشـقة كبيرة وأن الأمراض الأخلاقية والفكرية والاسـتمرار 
عـى الموبقـات يعود سـببه إلى عدم معرفة الإنسـان قيمة نفسـه، فأننا لا نعرف 
أنفسـنا، ويتبـع ذلك لا نعـرف عيوبنا وهذا من أكبر العيـوب لأن معرفة النفسِ 
مقدمة لبنائها وإصلاحها فما دمنا لا نعرف أنفسنا فسوف لا نتمكن من تهذيبها 

وتزكيتهـا، ومن هنا كانت معرفة النفـسِ ضرورية للجميع ]2])1(.
إن مراقبـة النفـسِ، وملاحظـة مـا يجـري فيّ داخلهـا، والتعرف عـى غرائزها 

1-)1( تفسير الميزان، الطباطبائيّ: 171/6.
2-)1( الأخلاق وآداب التعامـــل فيّ الإسلام، د. علي قائمـــيّ، دار البلاغـــة للطباعـــة والنشر، بيروت 

– لبنان، ط1، 1422هـ -2001 م: ص244.



126

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

وطبائعها، ونزعاتها وميولها، وعواطفها وقِواها، وكل ذلك يُمكن صاحبها، من 
أن يَعلـم الحقائـق الكبرى فيّ الحيـاة، ويدرك كنه الخير والـشر والعلم الصحيح 
سـبيل اليقين الثابت ووسـيلة الخُلق الفاضل، وكل دعـوة تخاطب النفسِ تكون 
هـذه الدعـوة فيّ أشـد الحاجـة إلى معرفـة النفـسِ، وكل منهج يوضـع لتربيتها 
وتهذيبها لا يُؤتى ثماره المرجوة إلا إذا بنى أساسًـا عى دوائها وعلاجاتها؛ فإذا 
بُنـيّ المنهج عى الجهـل بالنفسِ جاء متهافتاً متداعياً؛ لأنه يصف العلاج دون أن 

المرض]1])2(. يشخصَّ 
إن معرفتنـا بأنفسـنا قد تكون من أوضح المعارف ومـن أخفاها فيّ وقت واحد، 
بيد أن عرفانها واجب عى كل كائن ذي وعيّ وتمييز وبصيرة؛ لأنها مصدر سائر 
المعارف والعلوم حتى العلم بالله، أما الجهل بها وبأحوالها وبسياستها، فهو نبع 
كل ضعـف وكل نقـصَّ وكل خيبة فيّ هذه الحياة الآجلـة، وفوق هذا وذاك؛ فإن 
معرفة النفسِ سر القوة والسعادة فيّ الحياة؛ لأن النفسِ هيّ المجلي الأعظم لسائر 

ألوان المعرفة من علم وفلسفة وفن ودين ]2])3(.
وإن الإنسـان إذا أدرك نفسـه التيّ هيّ حقيقة متعلقة بالله؛ فإنه عند ذلك سيرى 
اللـه بعين القلب، ويؤمن قلبيًّا بتلك الحقيقـة المحضة، والوجود الصرف، ويعبد 

.)1([3[ ذلك الكمال اللامحدود 
فلو فكر الإنسـان وقال إننيّ لم أكن، وخُلقتُ وخلقيّ هذا مرتبطٌ بالمبدأ والمعاد؛ 
فسـوف يرى نفسه عين الربط بالله سـبحانه، وليسِ هناك شيء آخر يربط بينه 

1-)2( القرآن والطبائع النفســـية، علي محمد حســـن العماري، المجلسِ الأعى للشؤون الإسلامية، 
اللجنة العامة للقرآن والسنة، د. ط، 1386 هـ -1966 م: ص 14.

2-)3( شرح رســـالة الحقـــوق للإمـــام زيـــن العابديـــن )ليـــه السلام(، الســـيد حســـن الســـيد علي 
القبانجـــيّ، مطبعـــة الآداب النجـــف، د. ط، 1383هــــ -1964م: 72-71/1.

3-)1( العقيـــدة من خلال الفطرة فيّ القرآن، الشـــيخ جـــوادي املي، دار الصفوة، ط1، 1415هـ: 
ص 229.



127

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

وبـين الله، ويجعله طرفًا، وهذا بدوره نوع من الاسـتقلال؛ فإنه حينئذ لا يغفل 
أبدًا عن شهود المبدأ وعن ذكر المعاد، ولا يمكن للإنسان أن يعرف نفسه، وينكر 

ـا فِِي  رِيهِِمْ آيا�قِ�ن ُ اللـه، أو أن يكون ذاكرًا لنفسـه ومُنكرًا للقيامة لقوله تعـالى: سَـ�ن
ـهِيْدٌ  ءٍ سشَ ـكَ أنـهُ َ� كُُلِّ شََيْ  وَ لََمْ يَكْـفِ بِرَبِّ

َ
َـقُّ أ ْ

ـمْ أنـهُ الْح ـنَ لََهُ بَ�يَّ َ سِـهِمْ حَـتىَّ يَ�ق ُ �ن فَاقِ وَ فِِي أ�ن
ْ

الْآ
.)2([1[

إن الدلائل فيّ آفاق السماء بسير النجوم وجريان الشمسِ والقمر فيها أتم التدبير، 
وفيّ أنفسـهم جعـل كل شيء لمـا يصلـح لـه من آلات الغـذاء ومخـارج الأنفاس، 

ومجـاري الدم، وموضع العقل والفكر، وسـبب الإفهـام وآلات الكلام]2])3(.
مـا  وَ  رْضَ 

َْ
الأ وَ  ـاواتِ  السَّ  ُ اللَّهَّ خَُلـَقَ  مـا  سِـهِمْ  ُ �ن أ�ن فِِي  ـرُوا  فَكَّ يَ�قَ لََمْ  وَ 

َ
أ تعـالى:  وقـال 

]3])4(، أو لـم يتفكروا فيّ أنفسـهم؛ فيعلموا أن الله 
جََلٍ مُسَـىًّ

َ
َـقِّ وَأ ْ

ـا إِلَّاَّ بِِالْح نََهُ ْ �بَ�ي
لـم يخلق السـموات والأرض وما بينهمـا إلا بالحق بمعنى الاسـتدلال بهما عى 
توحيده وأجل مسمى للأشياء التيّ للعباد فيها مصلحة بالاعتبار به إذا تصوروا 
ذلك فيّ الإخبار عنه أنه مع عظمه محصل بتسـمية تنبئ عنه، لا يتأخر ولا يتقدم 
بالأوصـاف التـيّ ذكرها الله تعالى عالم بجميع ذلك لا يخفى عليه شيء منه]4])1(.

ونَ]5])2( وفيّ  ـصِْرُ  فَـلَا �قُ�بْ
َ

سِـمُْ أ ُ �ن ـنَ، وَفِِي أ�ن �ي وقِِنِ ُ رْضِ آيـاتٌ لِِلْمْ
ْ
وَفِِي الأ وقـال تعـالى: 

أنفسـكم أفـلا تتفكرون بأن تروها مصَرفه من حـال إلى حال ومنتقلة من صفة 
إلى أخرى، فكنتم نطفًا؛ فصرتم أحياءً، ثم كنتم أطفالا؛ً فصرتم شـبابًا، ثم صرتم 
كهولاً وكنتم ضعفاء؛ فصرتم أقوياء، فهلا دلكَم ذلك عى أنَ لها صانعًا صنعَهَا، 

1-)2( سورة فصلت، الآية: 53.
2-)3( التبيان، الطوسي: 139-138/9.

3-)4( سورة الروم، من الآية: 8.
4-)1( الطوسي، التبيان: 232/8.

5-)2( سورة الذاريات، من الآيتان: 21-20.



128

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

ومدبِّـرًا دبَرهـا يصرفهـا عى مـا تقتضيه الحكمـة، ويدبرها بحسـب ما توجبه 
المصلحة]1].

وسائل معرفة النفس:	 
أن معرفـة وجـود النفـسِ الإنسـانية، لا تتطلـب بحثاً، أو اسـتدلالا؛ً بـل يكفيّ 
لحصولهـا مجـرد الالتفات إلى الذات من دون حاجة إلى أكثر من اسـتحضار) أنا 
أفكـر إذن أنـا موجـود(]]]، وهذا المقـدار من الالتفات إلى النفـسِ لا يحتاج حتى 
إلى الحـواس الخمـسِ أو التفكير بأكثر من الحسِ الباطنيّ بأنيّ أفكر ولذا سـميّ 
العلم بوجود النفسِ بالعلم الحضوري مقابل العلم المسمى العلم الحصولي، وهو 
مـا يحتاج المرء فيّ تحصيله إلى وسـائل، ووسـائله الحـواس والفؤاد وما يحصل 
بالحـواس مـن العلم يسـمى العلم التصـوري وما يحصل بالفؤاد يسـمى العلم 

العلمين كسـبيّ حصولي]]]. التصديقيّ، وكلا 
 ،[[[ًئا �يْ ونَ سشَ عْلَِمُ هاتَِمُْ لَّا �قَ مَّ

ُ
ُ�ونِ أ ُ خْرَجَمُْ مِِنْ بِب

َ
ُ أ واليهما أشار القرآن الكريم وَاللَّهَّ

حيث تلفتنا الآية الكريمة إلى أن العلم الحصولي بقسـميه التصوري والتصديقيّ 
يحتـاج إلى كسـب بالحواس والفـؤاد ومن دونهما لا نعلم شـيئاً، ومعنى هذا أن 
العلـم الحضـوري حيث لا يحصل بأداة من حواس، أو فؤاد، ولم يكن مكتسـباً؛ 

فهو ليسِ علمًا، وإن سـميّّ بالعلم؛ فعى نحو المسـامحة أو التجوز]]].
ـمُْ  ْ وَمَِنْ ُ

كُم ـوَفَاَّ َ ُ خَُلَقَـمُْ ثُمَّ يَ�ق ويعزز هذه الإفـادة من الآية الكريمة قوله تعالى:وَاللَّهَّ

1- التبيان، الطوسي: 385/9.
2-)2( الموســـوعة الفلســـفية المختصرة، ديـــكارت، المترجمة عن الإنجليزيـــة، نقلها نجيب محمود 

وآخـــرون، مكتبة الأنجلو المصريـــة، القاهرة، د. ط، د. ت: ص 141.
3-)3( من هدى النبيّ والعترة فيّ تهذيب النفسِ ظ: احمد البهادل:34/1.

4-)4( سورة النحل، الآية: 78.
5-)5( من هدى النبيّ والعترة فيّ تهذيب النفسِ احمد البهادلي: 35/1.



129

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

يرٌ]]]؛ فقوله تعالى  يٌم قََدِ َ عََلَِ ئاً أن اللَّهَّ �يْ مٍ سشَ عْدَ عَِلَْ رْذَلِ العُْمُرِ لِكَيْ لَّا يَعْمََ �بَ
َ

مَِنْ يُرَدُّ إِلَي أ
لكيّ لا يعلم بعد علم شـيئاً إخبارٌ منه تعالى أنه أنما يرده إلى أرذل العمر يرجع 
إلى حال الطفولة بنسيان ما كان عَلمِ للكبر، فكأنه لا يعلم شيئاً مما كان علم ]]].

ونفـت الآية الكريمة العلم عمن وصـل إلى أرذل العمر نفياً مطلقاً كما نفته الآية 
السابقة عمن هبط إلى الدنيا من بطن أمه نفياً مطلقاً قبل جعل وسائل العلم له، 

والحال
أن مـن يبلـغ أرذل العمر لا يفقد العلم بوجود نفسـه وبالإحسـاس الباطنيّ بها 
حتى ولو فقد عقله وكل حواسه الظاهرية، ولعل الجنين ما قبل استخدام حواسه 
وعقلـه كذلـك ومع هذا فقد نفـى عنهما الله سـبحانه العلم نفيـاً مطلقاً لوقوع 
النكـرة فيّ سـياق النفيّ]]] وإفادة العموم من هكذا اسـتعمال ومـن هذا التقريب 

يتضـح أن ما يسـمى بالعلم الحضوري هو ليسِ علمـاً عى نحو الحقيقة]]].
فالإنسـان منذ أن عرف نفسـه، بدون كسـب معرفـة بحدود الإحسـاس الذاتيّ 
بوجودها، دأب عى معرفة المزيد عنها وعن شؤونها وأحوالها، وكثرت تساؤلاته، 

تسـاءل عن ماهيتها، وعن قواهـا، وعن أحوالها، وعن فنائها وخلودها.
وهناك بعض المناهج المتبعة فيّ الدراسات النفسية: -

المنهـج المادي: وهو الذي يدرس النفسِ بصفتها مجموعة خواص طبيعية - ]
وادراكات عصبيـة ناتجـة من التأثـير والتأثر بين المادة الخارجيـة وبين المركب 

العصبـيّ، فهـيّ وحدة اجتماعية لا حقيقية. وهـذا المنهج أثار النفسِ فقط.

1-)6( سورة النحل، الآية: 70.
2-)7( التبيان، الطوسي: 405/4.

3- النكـــرة )شـــيئاً( والنفيّ )لا(، والنكرة فيّ ســـياق النفيّ تفيد العمـــوم، ظ: معالم الدين وملاذ 
المجتهدين، جمال الدين الحسن زين الدين العاملي )ت: 1011هـ(، مؤسسة النشر الإسلاميّ، قم 

المقدســـة، ط12، د. ط: ص 45.
4- الميزان، الطباطبائيّ: 312/12.



130

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

المنهـج الفلسـفيّ: وهو ما يتنـاول دراسـتها )النفسِ( لمعرفـة حقيقتها، - ]
وصفاتهـا، وآثارهـا؛ لأنَ الفلسـفة من ناحية الاشـتقاق يعنيّ حـب الحكمة]]].

والحكمـة كمـا يقـول الفارابـيّ: )اسـتكمال النفسِ الإنسـانية بتصـور الأمور 
والتصديـق بالحقائـق النظريـة والعمليـة عـى قـدر الطاقة الإنسـانية( ]]].

المنهج الذاتيّ: وهو المنهج الذي يعقد المعرفة النابعة من النفسِ ذاتها، بعد - ]
الخلوة والسلوك الذي يهذبها من جميع الشوائب الواردة إليها من خارجها]]].

المنهـج الأخلاقـيّ: وهو ما يبحث عـن المثُل العليا فيّ صفـات النفسِ، التيّ - ]
يهتدي بها الإنسان فيّ سلوكه وتصرفاته، فهو إذن يهتم بدراسة الملكات النفسية 

وقواها من اجل تهذيب النفسِ من رذائلها وترسـيخ فضائلها ]]].
المنهـج الدينـيّ: وهـو ما يسـتمد معرفة النفـسِ وأحوالهـا وصفاتها - ]

وآثارهـا مـن النصـوص الدينية ]]].
لـو تتبعنا المناهج والطرق التيّ اتبعتهّا فيّ البحث للتوصل إلى اكتشـاف القوانين 
النفسية نجد أن المنهج المادي طرقه فيّ البحث هيّ الطريقة التجريبية والطريقة 
التبعية أو الوسـائل المساعدة فيّ المجالات النفسية لوجدناها جميعًا لا توصلنا إلى 

يقين فيّ أي نتيجة من نتائجها]]].
وإلا لَمـا بقيـت جميـع نتائجها حتى اليـوم فيّ عداد النظريات، ولعل خير شـاهد 
عـى هـذا ما بَين علماء النفسِ قديمًـا وحديثاً من الاختلاف الكبير فيّ كُلِّ فرع من 

1- رسائل الكندي الفلسفية، تحقيق وتقديم محمد عبد الهادي أبو ريدة: ص172.
2- عيون الأنباء فيّ طبقات الأطباء، موفق الدين ابيّ العباس احمد، ابن أبيّ أصيبعة، دار الكتب 

العلمية بيروت – لبنان، ط1، 1419هـ - 1998 م: 223/3.
3- من هدى النبيّ و العترة، احمد البهادلي: 37/1.
4- من هدى النبيّ و العترة، احمد البهادلي: 37/1.

5- المرجع نفسه: 37/1
6- ينظر: علم النفسِ، حسن الرحيم: 32-13.



131

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

فروع علم النفسِ، مثل علم النفسِ العام، وعلم علم النفسِ التربوي، وعلم النفسِ 
الصناعـيّ، وعلم النفسِ التجاري، وعلـم النفسِ الجنائيّ، وعلم نفسِ الطفل]]].

  أما المنهج الفلسفيّ؛ فهو الآخر لم يفلح فيّ طرقه الطبيعية والتجريبية والملفّقة 
منهما فيّ تحقيق قوانين ثابتة لمعرفة النفسِ وأحوالها، ولم تسـلم نتائج وأبحاث 

هذا المنهج بجميع طرقه عن النقل والمؤاخذة.
فمنـذ عهد ما قبـل الميلاد وكذلك فلاسـفة القرون الوسـطى والحديثة منذ ذلك 
العهد حتى اليوم لا يزال الخلاف محتدماً بين أرباب هذا المنهج فيّ حقيقة النفسِ 

وفيّ القوانين التيّ تحكـم تصرفاتها وأحوالها ]]].
وأمـا المنهج الأخلاقيّ؛ فمهمة السـلوك بالنفسِ إلى الاتصـاف بالفضيلة وتجنب 
الرذيلة، فهو فيّ الحقيقة مرحلة فيّ طريق معرفة النفسِ إذا تنزهت عن شوائبها، 
فقـد تحصـل به المعرفة وقـد لا تحصل، ومع هـذا القصور فيّ هـذا المنهج؛ فإن 
وسـائل تهذيـب النفسِ فما اختلف فيها الأخلاقيون تبعـاً لاختلاف خلفياتهم فيّ 

النفسِ]]]. معرفة 
أمـا المنهـج الذاتيّ فقد أوقع ذويه فيّ أوهام وخرافات ظنوا أنها مكاشـفات، وما 
هيّ إلا ما تنطوي عليه النفسِ من أفكار ظنوا أنها حقائق وهيّ إلى الأحلام أقرب 

منها إلى الواقع الخارجيّ]]].
وبقـيّ من أهم المناهج المنهج الدينيّ، وهو ما يسـتند فيّ معرفة النفسِ وأحوالها 
إلى نصوص عن خالقها، أو إلى من أوحى إليه خالقها، وهو بعد التسليم والقطع 
بصـدور هـذه النصوص عنهما والقطع بعصمة مصدرها، لا يبقى مجال للشـك 

1- ينظر: المرجع نفسه: 42-33.
2- من هدى النبيّ و العترة، احمد البهادلي: 46/1.

3- المرجع نفسه: 46/1.
4- من هدى النبيّ و العترة، احمد البهادلي: 46/1.



132

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

والـتردد فيّ صحـة المعـارف النفسـية التيّ دلت عليهـا هذه النصوص، فمسـألة 
معرفة النفسِ الإنسـانية تختلف عن المسـائل التيّ تنتهيّ سلبيات الخطأ فيها فيّ 
الحياة الدنيا بانتهائها، وإنما هيّ فيّ رأي المنهج الدينيّ وغيره من المناهج الأخرى 
مسـتمرة بعد هذه الحياة، وخالدة بما للخلود من معنى إلا أن يشـاء الله، وهيّ 

ها، وَقََدْ  فْلَحَ مَِنْ زَُكاَّ
َ

سـعيدة أو شقية وفق تزكيتها، أو تدنيسـها قال تعالى: قََدْ أ
.[[[ـاها دَسَّ مَِنْ  خَابَ 

وقـد يكـون معرفة الدين والتوحيد عن طريق الفطرة؛ فإنَ الله سـبحانه وتعالى 
أودع فيّ النفسِ البشرية هذه الفطرة السـليمة، وغرس فيّ كل نفسِ منذ تكوينها 
فيّ عالم الأجنة غرائزَ وميولاً ونزعات لتصدر عنها حقائق وأخلاق، وأفعال كلها 
طيب، وكلها ضروري للإنسان فيّ حياته الدنيا، وفيّ العمل للحياة الآخرة، وليسِ 
هـذه القـوى غريـزة أو نزعة لا يصدر عنهـا إلا الشّر، أي ليـسِ فيّ أصل الفطرة 
غريـزة يصـدر عنها الـشّر، ولا يصدر عنها الخير، بـل كل الغرائز معدة لصدور 

عنها]]]. الخير 
دِيـلَ لِخلَْـقِ  ْ يْهـا لَّا �قَ�ب ـاسَ عََلََ َ�ـرَ الِنَّ َ ـتِى �ن ِ الَّ ْ�ـرَتَ اللَّهَّ وذلك ما يدلنا عليه قوله تعـالى: �نِ

. [[[ ُ ـيمِّ َ يـنُ الْ�ق ِ ذلِِكَ الدِّ اللَّهَّ
فالفطـرة هـيّ الديـن القيم، وما دامت القـوى المبثوثة فيّ النفـسِ التيّ عبر عنها 
بالفطـرة هـيّ الديـن القيم فمعنـى ذلك أن الفطـرة مصدر للفضائـل والعقيدة 

السليمة.

1- سورة الشمسِ، الآيتان: 9، 10.
2- القرآن والطبائع النفســـية، علي محمد حســـن العماري، المجلسِ الأعى للشؤون الإسلامية، د. 

ط، 1386 هـ -1966م: 22/2، 23 .
3- سورة الروم:، من الآية:30.



133

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

وميزة المنهج الدينيّ: - 
عصمة مصادره.. 1
2- شموليته لمعرفة النفسِ جوهرًا وصفاتٍ وأحوالاً وآثارًا    . 2
3- عمـــق ما ورد فيه فيّ معرفة النفـــسِ لأن المعرّف لها هو صانعها وصانع . 3

الشيء اعرف به وبشؤونه من غيره.
 تغطيـــة المعارف النفســـية لجميـــع مراحل النفسِ أي مرحلة مـــا قبل الحياة 4. 

الدنيا أو ما يســـمى بعالم الذر، ومرحلة الحياة الدنيا، ومرحلة ما بعد الدنيا 
إلى يوم القيامة أو ما يسمى بعالم البرزخ ومرحلة القيامة والخلود فيهم فيّ 

الجنـــة ابتـــداءً أو فيّ العذاب ابتداءً أوفيّ الجنة ابتداءً ثم الجنة خالداً ]1].
وقد يحصل بعض الاختلاف فيّ بعض جزئيات المعرفة النفسية عند بعض متبعيّ 
المنهج الدينيّ ولكن منشـأ هذا الاختلاف هو تحريف بعض نصوصه، أو تفاوت 
فهم الدارسين لها، وهذا غير ضار فيّ صواب أصل المنهج، وغير مخل بأساسيات 

نتائجه المتفق عليها.

1- من هدى النبيّ والعترة فيّ تهذيب النفسِ، احمد البهادلي: 47/1. 



134

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

 المبحث الثانيّ
النفس ومعرفة ما لها، وما عليها

بـيّن الله سـبحانه وتعالى فيّ غير موضع من القـرآن أن النفسِ ليسِ لها نجاة ولا 
سعادة ولا كمال إلا بأن يكون الله وحده معبودها ومحبوبها الذي لا أحب إليها 
منه، ولفظ العبادة يتضمن كمال الذل بكمال الحب، فلا بد أن يكون العابد محباً 
للإلـه المعبـود كمال الحـب، ولا بُدَ أن يكون ذليلاً كمال الـذل، وهما لا يصلحان 
إلا لله وحده، فهو الإله المستحق للعبادة الذي لا يستحقها إلا هو، وذلك يتضمن 
كمال الحب والذل والإجلال والتوكل والدعاء بما لا يقدر عليه إلا الله، والنفوس 
محتاجـة إلى اللـه مـن حيث أنـه معبودها الذي هـو محبوبها، ومنتهـى مرادها 

وبغيتها من حيث هو ربها وخالقها.
إنَ الاسـتقامة التعبديـة والتيّ هيّ ثمرة من ثمـار الرقابة الأخلاقية بكل أنواعها 
ووسـائلها، تتضمن أداء الفرائض والعبادات بأنواعها كلها ظاهرها وباطنها لله 
وحـده لا شريـك له، لا يجعل فيها شـيئاً لغيره، لا لملك مقرب، ولا لنبيّ مرسـل، 

كَ  ـا يَّ إِ عْبُـدُ وَ كَ �نَ ـا يَّ فضـلًا عـن غيرهما، وهـذا التوحيد تضمنـه قولـه تعـالى:  إِ
.[1[ نُ  نسَْـتَعِ�ي �

.[2[ َعْمَوُن ا �قَ افِلٍ عََمَّ َ عن كَ �بِ يْْهِ وَمَا رَبُّ ْ عََلََ كُلَّ دْهُ وَتََوَ وقوله تعالى:  فََاعْْبُ
ـرْ لِعِبَادَتَِـهِ هَلْ  ـدْهُ وَاصَْ��بِ ـاَ فََاعْْبُ نََهُ ْ رْضِ وَمَـا �بَ�ي

َ ْ
ـاَوَاتِ وَالأ رَبُّ السَّ وقوله تعالى: 

.[4[ ُن قِ�ي كَ الِْيَ َ �قِ�ي
ْ

كَ حَتىَّ يَأ دْ رَبَّ ا ]3]، وقوله تعالى: وَاعْْبُ يًّْ عْمَُ لََهُ سََمِ �قَ
والاستقامة التعبدية هيّ التعبير الحقيقيّ عن معنى قول: لا إله إلا الله.

1- سورة الفاتحة، الآية: 5.
2- سورة هود، من الآية: 123.

3- سورة مريم، الآية: 65.
4- سورة الحجر، الآية: 99.



135

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

فـإنَ الإله هـو المألوه المعبـود بالمحبة، والخشـية، والإجـلال والتعظيم، وجميع 
أنـواع العبـادة، ولأجل هـذا التوحيد خلقت الخليقة، وأرسـلت الرسـل، وأنزلت 
الكتـب، وعى أسـاس هذا كله افترق النـاس إلى مؤمنين وكفـار، فريق إلى الجنة 

ـمُُ  ـدُوا رَبَّ ـاسُ اعْْبُ هَـا الِنَّ يُّ
َ

وفريـق إلى النـار، وهو أول أمر فيّ القرآن، قال تعالى:  يَـا أ
.[1[   ـوُنَ  َّ �قَ�ق ـمُْ  لعََلَّ لِـمُْ  قََبْ مِِنْ  يـنَ  ِ

َّ
وَالَّذ خَُلَقَـمُْ  ي  ِ

َّ
الَّذ

وإنَ هذه الاسـتقامة تسـتوجب الإخلاص فيّ العبادة، وأن يعيّ كل مسـلم أن الله 
وا  نُّ  تََمُ

َ
جل وعلا هو المتفضل عليه بهدايته لهذا السبيل المستقيم قال تعالى: قُلْ لَّا

يـاَنِ  ]2]، وكذلـك أن يداوم المسـلم  ْ لِلْْإِ ُ
اكُم نْ هَْدَ

َ
يْْـمُْ أ ُ يَمُـنُّ عََلََ َّ إِسْـلََامَمُْ بََلِ اللَّهَّ َ�َ

عى شـكر هذه النعمة العظيمة وهيّ نعمة الإسلام وسائر نعم الله الأخرى التيّ 
حْصُوهَـا ]3]، ويترتب عى كل هذا   �قُ

َ
ِ لَّا عْمَـةَ اللَّهَّ ِ

وا �ن عُـدُّ لا تعـد، قولـه تعـالى: وَإِنْ �قَ
التزام الطاعات وترك المنكرات ليفوز المسـلم برضا رب الأرض والسماوات.

وفيما يأتيّ أقوال الإمام السجاد ع فيّ تزكية النفسِ الإنسانية.
الله تعالى للعبد. - ] الخلق الحسن مظنة محبة 

يقول الامام السجاد عليه السلام: )إنَِ أحََبكَُمْ إلَِى اللهَِ أحَْسَنُكُمْ عَمَلًا، وَإنَِ أعَْظَمَكُمْ 
كُمْ  عِنـْدَ اللـَهِ عَمَلًا أعَْظَمُكُمْ فِيمَا عِندَْ اللـَهِ رَغْبةًَ، وَإنَِ أنَْجَاكُمْ مِنْ عَذَابِ اللهَِ أشََـدُّ
خَشْـيةًَ للِهَِ وَ إنَِ أقَْرَبَكُمْ مِنَ اللهَِ أوَْسَـعُكُمْ خُلقُاً، وَإنَِ أرَْضَاكُمْ عِندَْ اللهَِ أسَْـبَغُكُمْ 

عَـىَ عِياَلهِِ‍، وَإنَِ أكَْرَمَكُـمْ عَىَ اللهَِ أتَْقَاكُمْ للِهَِ(]4].
 تزكية النفس أساس كل خر.]- 

1- سورة البقرة، الآية: 21.
2- سورة الحجرات، من الآية: 17.

3- سورة النحل، من الآية: 18.
4- تحف العقول، النصَّ: ص279.



136

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

قَالَ السـجاد عليه السـلام: )الخَْيْرُ كُلُّهُ صِياَنَةُ الْإنِْسَانِ‍ نَفْسَهُ‍(]1]؛ فالحديث ظاهر 
فيّ ان صيانة النفسِ عن الهوى واتباع سبل الصلاح فيه كل الخير والالف واللام 
فيّ الخير دلالة عى العموم. وقال عليه السلام فيّ حديث آخر قريب من هذا المعنى: 
)ابْـنَ آدَمَ إنَِـكَ لَا تَـزَالُ بِخَيْرٍ مَـا كَانَ لكََ وَاعِظٌ مِنْ نَفْسِـكَ، وَمَا كَانَتِ الْمحَُاسَـبةَُ 
ـكَ، وَمَا كَانَ الخَْوْفُ لكََ شِـعَاراً، وَ الحَْذَرُ لكََ دِثَـاراً، ابْنَ آدَمَ إنَِكَ مَيِّتٌ، وَ  مِـنْ هَمِّ

مَبعُْـوثٌ، وَمَوْقُوفٌ بَيْنَ يَدَيِ اللهَِ جَلَ وَعَزَ فَأعَِدَ لهَُ جَوَابا(]2].
الله عز وجل.- ] تجَّنب المعاصي، والفوز برضى 

قَالَ عَلِيُ‍ بْنُ‍ الحُْسَيْنِ‍ عليه السلام: )العَْقْلُ دَليِلُ الخَْيْرِ وَالهَْوَى مَرْكَبُ الْمعََاصِي(]3]، 
إذ مَـن يتجنـب الهوى فلا يركب المعاصي، وهو دلالة باللازم؛ فإن مَن لجم هواه 

بعقال التدبر؛ فلا يركب المعاصي. 
تزكية النفس موجبة للمنح الإلهية.- ]

عَـنْ أبَِيّ حَمْزَةَ الثُّمَالِيِّ، عَنْ زَيْنِ العَْابِدِينَ عليه السـلام يَقُـولُ: )إنَِ اللهََ عَزَ وَجَلَ 
يَقُـولُ‍: وَعِزَتِـيّ وَعَظَمَتيِّ وَجَـلالِي وَبَهَائِيّ وَعُلوُِّي وَارْتِفَاعِ مَكَانِـيّ لَا يُؤْثِرُ عَبدٌْ 
هَـوَايَ‍ عَـىَ‍ هَوَاهُ‍ إلِا جَعَلتُْ هَمَهُ فِيّ آخِرَتِهِ وَغِنـَاهُ فِيّ قَلبْهِِ وَ كَفَفْتُ عَليَهِْ صَنيِعَتهَُ، 
نْياَ وَهِيَّ رَاغِمَةٌ(]4]. وقال عليه  وَضَمَنتُْ السَمَاوَاتِ وَالأرَْضَ رِزْقَهُ وَآتيه ]أتََتهُْ‍] الدُّ
نْياَ(، وَقِيلَ لهَُ: )مَنْ أعَْظَمُ الناَسِ  السـلام: )‍مَنْ‍ كَرُمَتْ‍ عَليَهِْ نَفْسُـهُ هَانَتْ عَليَهِْ الدُّ

نْياَ خَطَراً لنِفَْسِـه‍(]5]. خَطَرا؟ً فَقَالَ عليه السـلام: مَنْ لمَْ يَرَ الدُّ

1- تحف العقول، النصَّ: ص278.

2- تحف العقول؛ النصَّ: ص280.
3-))إرشاد القلوب إلى الصواب، للديلميّ: 1/ 59.

4- ثواب الأعمال وعقاب الأعمال، النصَّ: ص168.
5- بحار الأنوار، ط – بيروت: 75/ 135.



137

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

التزكية دليل على الذنوب، فبها يتجَّنب الوقوع بالذنوب.]-   
 يقول الامام السـجاد عليه السـلام: )إذا نصح العبد لله فيّ سّرهُ أطلعه الله عى 
مساوئ عمله، فتشاغل بذنوبه عن معايب الناس(]1]. فالذي يتأمل يجد أنَ ارشاد 
الله عز وجل له إلى عيوبه وفعاله السيئة من النعم العظام والتوفيق؛ لان التعرف 

الى ما لا يريده الله ليسِ متاح لكل إنسان.
إن العمـل خـلاف التزكيـة مضر للديـن وممحق لـه، وان قيمة المرء - ]

بدينه، قال الامام السجَّاد عليه السلام: )فَاتَقُوا اللهََ وَاتَعِظُوا بِمَوَاعِظِ 
اللـَهِ وَمَـا أعَْلمَُ إلِا كَثِرًا مِنْكُمْ قَدْ نَهَكَتْـهُ  عَوَاقِبُ الْمعََاصِي فَمَا حَذَرَهَا 

مَقَتَهَا(]]]. فَمَا  بِدِينِهِ  تْ  أضََرَ وَ 
لتزكيـة طريـق إلى التطهر من الذنوب، ومعراج السـالك، قال الامام - 	

السـجَّاد عليه السـلام: )وأن نتقرب إليك فيه من الأعمال الزاكية بما 
الذنوب(]]]. من  به  تطهرنا 

 التزكية أسـاس قبول الأعمال، فمن لم تكن نفسـه طاهرة؛ فإن ما 	- 
يأتيّ به من أعمال لا يقبل منه، قال الإمام السجَّاد عليه السلام: )ولا 

تحبط حسناتيّ بما يشوبها من معصيتك(]]]. 
إن العاقبة الحسـنة هيّ مصر من زكيت نفسـه، وطابت قال الإمام - 	

ِ  عليه السـلام قَالَ: )طُوبَى لِمنَْ طَابَ خُلُقُهُ وَطَهُرَتْ  عَلِِي  بْنِ  الحُْسَـينْ
سَـجَِّيَتُهُ، وَحَسُـنَتْ عَلانِيَتُهُ، وَأنَْفَقَ الفَْضْلَ مِنْ مَالهِِ، وَأمَْسَكَ الفَْضْلَ 

1-)) بلاغـــة الإمـــام علي بن الحسين )عليه السلام (، جعفر عباس الحائري، دار الحديث للطباعة 
والنشر، ط1، 1425هـ : 167.

2- تحف العقول، النصَّ: ص273.
3- الصحيفة السجادية: ص 232.

4- أعلام الدين فيّ صفات المؤمنين: ص119.



138

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

مِنْ قَوْلهِِ، وَأنَْصَفَ النَاسَ مِنْ نَفْسِـهِ(]]].
المطلب الأول: أداء الفرائض. 

إنَ بناء الإســـلام يستمد قوته من ثبات أسســـه وأركانه، والتيّ هيّ فرائضه، كما 
أخبر بذلك النبيّ الأكرم صى الله عليه وســـلم: ))بنيّ الإسلام عى خمسِ: شهادة 
أن لا إلـــه إلا اللـــه وأن محمد رســـول الله، وإقام الصلاة، وإيتـــاء الزكاة، والحج، 

وصوم رمضان((]2].
وقـــال رســـول اللـــه صى اللـــه عليه وســـلم: ))إن اللـــه تعالى فـــرض فرائض فلا 
تضيعوها، وحد حدوداً فلا تعتدوها، وحرم أشياء فلا تقربوها، وترك أشياء غير 

نســـيان؛ رحمة لكم، فلا تبحثوها(((]3].
فـإن كان مسـتقيم العقيـدة فإنـه يؤديهـا عى وفـق مـا أرادها الله ورسـوله، 
‍دون تفريـط أو تقصـير فيهـا، سـنتكلم عن هـذه الفرائض بشيء مـن الإيجاز.

أولاً:  الصلاة 
فيّ هذا المقام لا نود أن نتكلم عن الصلاة من حيث أركانها وشروطها ومبطلاتها 
وفروضها ومندوباتها؛ فإن كتب الفقه تعج بها، وبإمكان أي مسلم أن يراجعها، 

لكن الذي نتناوله عنها من حيث: 
الله جل وعلا مما ورد فيّ القرآن الكريم ]- مكانتها عند 

  لمكانة الصلاة عند الله تعالى وعظمتها جعلها منهجاً لأنبيائه: 
ـيَم  ِ عَـلَْنِيِ مُ�ق 	 فعن لسـان سـيدنا إبراهيم )عليه السـلام( قـال تعـالى:  رَبِّ ا�بْ

1- تحف العقول، النصَّ: ص 249.
2- صحيح البخاري، كتاب، الإيمان، باب ـ قول النبيّ )صى الله عليه واله وسلم( بنيّ الإسلام 
عى خمسِ((: 1/ 11، برقم )8(: صحيح مسلم، كتاب الإيمان ـ قول النبيّ )صى الله عليه واله 

وسلم( ))بنيّ الإسلام عى خمسِ((: 1/ 45، برقم )16(، واللفظ للبخاري.
3- حلية الأولياء وطبقات الأصفياء: 9/ 17، الإبانة الكبرى لابن بطة: 1/ 407.



139

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

 .[1[  ـتِى يَّ ذُرِّ وَمِِنْ  ـلََاةِ  الصَّ
ـا إِنَىِّ  َ  رَ�بَّ�ن تعـالى:  قولـه  والسـلام(،  الصـلاة  )عليـه  إبراهيـم  وعـن سـيدنا   	
.[2[َـلََاة الصَّ مُـوا  قِ�ي لِِيُ ـا  َ رَ�بَّ�ن مِ  ـرََّ ُ ْ

الم تِـكَ  ْ �بَ�ي ـدَ  عِِنْ زَُرْعٍ  ذِي  ـرِ  ْ غََ�ي ادٍ  بُِوَ ـتِى  يَّ ذُرِّ مِِنْ  سْـكَنْتُ 
َ

 أ

مُِرُ 
ْ

	 وعن سـيدنا إسـماعيل )عليه الصلاة والسـلام( أيضاً، قوله تعالى:  وَكَانَ يَأ
.[3[   ـلََاة هْـهَُ بِِالصَّ

َ
أ

يْنَ 
َ

ارَكًا أ عََ�ِ مُُّبَ 	 إنها وصية الله لعيسى عليه الصلاة والسلام، قال تعالى:  وَ�بَ
.[4[ ِلََاة وْصَانَِى بِِالصَّ

َ
نْتُ  وَأ

ُ
مَا ك

	 إنها أمر الله تعالى لسيدنا موسى وأخيه )عليهما الصلاة والسلام(، قال تعالى: 
ـةًَ  قَِبْ وتََـمُْ  ُ �بُ�ي عَـوُا  وَا�بْ ـوتًَا  ُ �بُ�ي ـصْْرَ  بِِمِ مِكُـاَ  لِوَْ آَ  ـوَّ َ �قَ�ب نْ 

َ
أ خِيْـهِ 

َ
وَأ مُـوسََى  إِلََي  نَـا  وْحَْيْ

َ
وَأ

.[5[   ـنَ  �ي ؤْمَِنِ ُ ْ
الم  ِ

وََ�ِّ ـلََاةَ  الصَّ قِِيمُـوا 
َ

وَأ
.[6[ َلََاة قِمِ الصَّ

َ
	 إنها وصية لقمان رحمه الله لابنه، قال تعالى: يَا بُنَِيَّ أ

  :إنهـا مـن ضمن الميثاق الذي ألزمه الله تعالى بنيّ إسرائيــل، قــال تعــالى 	
.[7[   كَاةَ  الزَّ وَآَتَُوا  ـلََاةَ  الصَّ قِِيمُـوا 

َ
وَأ

لََاةَ  تُُمُ الصَّ ْ َ
قَم

َ
نْ أ 	 إنها شرط معيته سبحانه وتعالى مع بنيّ إسرائيل:  إِنَىِّ مَعَمُْ لَ�ئِ

.[8[  َكَاة تُُمُ الزَّ ْ وَآَ�قَ�ي
	 إنها أسمى وأجل وأعظم شعائر أمة الحبيب المصطفى )عليه الصلاة والسلام( 

1- سورة إبراهيم، من الآية: 40.

2- سورة إبراهيم، من الآية: 37.
3- سورة مريم، من الآية: 55.
4- سورة مريم، من الآية: 31.

5- سورة يونسِ، الآية: 87.
6- سورة لقمان، من الآية: 17

7- سورة البقرة، من الآية: 83.
8- سورة المائدة، من الآية: 12.



140

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

وردت عشرات الآيات التيّ تبين فرضيتها عى الأمة الإسلامية منها: 
.[1[  ِنْكَر ُ ْ

اءِ وَالم َ حْسش َ ي عَنِ الْ�ن لََاةَ تََنَْهَ لََاةَ إِنَّ الصَّ قِمِ الصَّ
َ

	 قوله تعالى:وَأ
ـا  بِِمَ ـرٌ  خَبِ�ي  ُ وَاللَّهَّ وَرَسُـولََهُ   َ اللَّهَّ طِيْعُـوا 

َ
وَأ كَاةَ  الزَّ وَآَتَُوا  ـلََاةَ  الصَّ قِِيمُـوا 

َ
فَأ تعـالى:  وقـال   	

.[2[   عْمَـوُنَ  �قَ
.[[[   ُوَرَسُولََه َ طِعْنَ اللَّهَّ

َ
كَاةَ وَأ نَ الزَّ لََاةَ وَآَتَِ�ي نَ الصَّ قَِمْ

َ
	 وقال تعالى: وَأ

ِ وَمَِنْ  ـرِ اللَّهَّ
ْ
ْ عَـنْ ذِك ُ

دُكُم
َ

وْلَّا
َ

 أ
َ

مْوَالُـمُْ وَلَّا
َ

 تَُلُْهِـمُْ أ
َ

ـوا لَّا يـنَ آَمََنُ ِ
َّ

هَـا الَّذ يُّ
َ

	 وقـال تعـالى:  يَـا أ
.[[[   ونَ  َـاسَِرُ ْ

الخ هُُمُ  ـكَ  ولَِئِ
ُ

فَأ ذَلِِكَ  يَفْعَـلْ 
وقـد وردت عـدة روايـات تؤكد مـدى حرص الإمـام السـجاد  عى تأدية 
فريضة الصلاة حق الأداء؛ ليوصل رسالة للمتلقيّ المعاصر بضرورة إيلائها أهمية 

كبرى فيّ حياتـه؛ فلا قـوام لحياته من دونها.
: كان علي بن الحـسين صلوات الله عليهمـا؛ إذا قام فيّ  وعـن الإمـام الباقـر 

الصلاة كأنه سـاق شـجرة لا يتحـرك منه شيء إلا ما حركـه الريح منه.]5].
وعن الإمام الصادق  قال: )كان علي بن الحسين صلوات الله عليهما إذا قام 

فيّ الصلاة تغير لونه، فإذا سجد لم يرفع رأسه حتى يرفض عرقا(]6].
وعن عبد الله بن أبيّ سليمان: كان علي بن الحسين »ع “إذا قام إلى الصلاة أخذته 

رعدة، فقيل له: ما لك؟ فقال: ما تدرون بين يدي من أقوم ومن أناجيّ؟]7]

1- سورة العنكبوت، من الآية: 45.
2- سورة المجادلة، من الآية: 13.
3- سورة الأحزاب، من الآية: 33.

4-  سورة المنافقون، الآية: 9.
5- الكافيّ: 4/300/3 عن جهم بن حميد عن الإمام الصادق )عليه السلام(.

6- الـــكافيّ: 3 / 5‍/‍300 عـــن الفضيـــل بـــن يســـار و 8 / 163 / 172 عن حفـــصَّ بن البختري 
وســـلمة بياع الســـابري وفيه » حتى يعرف ذلك فيّ وجهه » مكان » فإذا ســـجد... “، التهذيب: 2 

/ 1145‍/‍286 عـــن الفضيل بن يســـار.
7- الطبقـــات الـــكبرى: 5 / 216، سير أعلام النـــبلاء: 4 / 392، حليـــة الأوليـــاء: 3 / 133 عـــن 



141

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

وعـن عبـد الله بن محمـد القـرشي: كان علي بن الحـسين  إذا توضأ اصفر 
لونه، فيقول له أهله: ما هذا الذي يغشـاك؟ فيقول: أتدرون لمن أتأهب للقيام بين 

يديه؟!.
: إذا قـام فيّ صلاته غشي  وعـن الباقـر  قـال( : كان علي بـن الحسين 
لونه لون آخر، وكان قيامه فيّ صلاته قيام العبد الذليل بين يدي الملك الجليل، كانت 
أعضاؤه ترتعد من خشية الله عز وجل، وكان يصلي صلاة مودع يرى أنه لا يصلي 

بعدها أبدا]1].ثمارها
 إنَ ما يحز بالنفسِ أنك تجد كثيراً من المسلمين يؤدون الصلاة، لكنهم كثيرو الشكوى 
من سوء الحال، وعدم الارتياح، وأنهم بحاجة لكذا وكذا، وأن ابنه كذا، وزوجته 
كذا، وجاره كذا، إنما أسباب كل هذا راجعة إلى عدم تأديتهم الصلاة عى وجهها 
المطلوب، وإنهم لم يحسنوا الرقابة عى أنفسهم، ولم تستقم عبوديتهم لله، لذلك 
‍يشكوا لغيره ويسألوا غيره عن حاجاتهم الدنيوية، وغاب عن أذهانهم قوله تعالى:

اعِ إِذَا دَعََانِ  ]2]، وقوله تعالى:  ةَ الدَّ جِبُ دَعْْوَ
ُ

ادِي عَنِيِّ فَإِنَىِّ قَرِيتَبٌ أ لَِكَ عِْبَ
َ

  وَإِذَا سَأ
[3[  ْرِب َ  وَاسْجُُدْ وَاقْ�ق

وعـــن النبـــيّ )صى الله عليه وســـلم(، قال: ))أقرب ما يكـــون العبد من ربه وهو 
ساجد فأكثروا الدعاء((]4]، ولقربه منا جل وعلا نرى أن كل آيات الدعاء الواردة 

فيّ القرآن الكريم لم تبدأ بـ )يا( النداء لأنها تستعمل للبعيد.
ـنة النبوية، فهيّ  لذا فإن ثمار الصلاة كثيرة، وقد أشـار إليها القرآن الكريم والسُّ

العتبيّ عن أبيه.
1- الخصال: 517 / 4 عن حمران بن أعين، المناقب لابن شهرآشوب: 4 / 150.

2- سورة البقرة، من الآية: 186.
3- سورة العلق، من الآية: 19.

4- صحيـــح مســـلم، كتاب الصلاة، بـــاب ما يقال فيّ الركوع والســـجود: 350/1، برقم )482(: 
49/2، برقم )1017(.



142

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

مـن صفـات المتقين، ومـن يؤديها بحقها لا خـوف عليه ولا حـزن، ولا يعد من 
الغافلين، وتمحى بها سـيئاته، وسـيرضيه الله جل وعلا، وسيورث الأرض، وله 
الهدى والبشارة، وإنها تنهى عن الفحشاء والمنكر، وسيكون من المفلحين، وهيّ 
علامة تميز وتفاضل له فيّ الدنيا، إنها تكثر الحسـنات وتمحو السـيئات وترفع 
الدرجـات، وإنهـا تمنحه عفو الله، وإنها صلة العبد بربـه، وإنها نور للمؤمن فيّ 
الدنيـا والآخرة، وهيّ سـبب دخوله الجنة وبعده عن النـار. وفيّ كل ذلك وردت 

وأحاديث شريفة. كريمة  آيات 
وفيّ هـذا الصـدد نذكر هذه الرواية التيّ تدلل عى أن من أبرز ثمرات الصلاة هو 
اليقين الذي تمتلأ به جوارح الإنسـان، والصبر عى الطاعة، حيث خل أبو جعفر 
- ابنه - )عليهما السلام( عليه؛ فإذا هو قد بلغ من العبادة ما لم يبلغه أحد، فرآه 
قـد اصفر لونه من السـهر، ورمصت عيناه من البـكاء، ودبرت جبهته، وانخرم 

أنفه من السـجود، وورمت ساقاه وقدماه من القيام فيّ الصلاة.
فقال أبو جعفر عليه السلام )فلم أملك حين رأيته بتلك الحال البكاء، فبكيت رحمة 
لـه، وإذا هو يفكـر، فالتفت إلَي بعد هنيهة من دخولي؛ فقال: يا بنيّ، أعطنيّ بعض 
تلـك الصحف التيّ فيها عبادة علي بن أبيّ طالب عليه السلام، فأعطيته، فقرأ فيها 

شـيئاً يسيًرا؛ ثم تركها من يده تضجّرًا، وقال: مَنْ يقوى عى عبادة علٍي 
.[1[

وعـن ابن شهرآشـوب - فيّ وصف صلاة الإمام زيـن العابدين  :كان قائما 
يـصلي، حتـى وقف ابنه محمد  - وهو طفل - إلى بئر فيّ داره بالمدينة بعيدة 
القعر، فسقط فيها، فنظرت إليه أمه؛ فصرخت، وأقبلت نحو البئر تضرب بنفسها 
حذاء البئر وتستغيث، وتقول: يا ابن رسول الله، غرق ولدك محمد، وهو لا ينثنيّ 

1- الإرشاد: 2 / 142 عن سعيد بن كلثوم.



143

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

عـن صلاته، وهو يسـمع اضطـراب ابنه فيّ قعر البئر، فلما طـال عليها ذلك. قالت 
حزنًـا عى ولدهـا: ما أقسى قلوبكم يا آل بيت رسـول الله، فأقبـل عى صلاته ولم 
يخـرج عنهـا إلا عن كمالها وإتمامها، ثم أقبل عليهـا، وجلسِ عى أرجاء البئر ومد 
يـده إلى قعرهـا، وكانت لا تنال إلا برشـاء طويل، فأخـرج ابنه محمدًّا  عى 
يديه يناغيّ، ويضحك لم يبتل له ثوب ولا جسد بالماء، فقال: هاك يا ضعيفة اليقين 
باللـه، فضحكـت لسلامـة ولدها، وبكت لقوله: يـا ضعيفة اليقين باللـه، فقال: لا 
تثريـب عليـك اليـوم لو علمـت أنيّ كنت بين يـدي جبار لو ملت بوجهـيّ عنه لمال 

بوجهه عنـيّ، فمن يرى راحمًا بعده]1].
ثانياً: الصوم.

وردت نصـــوص كثـــيرة فيّ فرضيـــة الصوم وأهمية صيام شـــهر رمضـــان، منها 
يـــنَ مِِنْ  ِ

َّ
تِـــبَ عََلَىَ الَّذ

ُ
ـــاَ ك

َ
يَْـــامُ ك يْْـــمُُ الصِّ تِـــبَ عََلََ

ُ
ـــوا ك يـــنَ آَمََنُ ِ

َّ
هَـــا الَّذ يُّ

َ
قـــول اللـــه تعـــالى: يَـــا أ

.[[[  َـــوُن َّ �قَ�ق ـــمُْ  لعََلَّ لِـــمُْ  قََبْ
 تبـين هـذه الآية أن الصيام كان مفروضًا عى الأمم التيّ سـبقت الإسـلام، وقد 
قيل أنه كان مفروضًا عى النصارى، وقال آخرون عى جميع أهل الكتاب، وقال 

بعضهـم: بل كان عى كل الناَس]3].
وتتجى مكانة الصيام عند الله تعالى بأنه نسبه إليه سبحانه وتعالى.

	 ففيّ الحديث القدسي الذي أخرجه البخاري فيّ صحيحه قال رسـول الله صى 
اللـه عليه وسـلم: ))قال الله: كل عمل ابن آدم لـه إلا الصيام، فإنه لي وأنا أجزي 
به، والصيام جنة، وإذا كان يوم صوم أحدكم فلا يرفث ولا يصخب، فإن سـابه 

1- المناقـــب، لابـــن شهرآشـــوب:135‍/‍4 نـــقلًا عـــن كتـــاب الأنـــوار، الدمعة الســـاكبة: 6 / 63؛‍
الهداية الـــكبرى: ص215 نحوه.

2- سورة البقرة، الآية: 183.
3- ينظر: جامع البيان فيّ تأويل آي القرآن: 3/ 410.



144

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

أحـد أو قاتله، فليقل إنيّ امرؤ صائم((]1].
	 وأخرج أحمد فيّ مسنده قال رسول الله )صى الله عليه وسلم(:))أعطيت أمتيّ 
خمسِ خصال فيّ رمضان لم تعطها أمة قبلهم، خلوف فم الصائم أطيب عند الله 
من ريح المسك، وتستغفر لهم الملائكة حتى يفطروا ويزين الله عز وجل كل يوم 
جنته ثم يقول يوشك عبادي الصالحون أن يلقوا عنهم المئونة والأذى ويصيروا 
إليك ويصفد فيه مردة الشـياطين فلا يخلصوا إلى ما كان يخلصون إليه فيّ غيره 
ويغفر لهم فيّ آخــر ليلة قيل يا رسول الله أهيّ ليلــة القدر قال لا ولكن العامل 

إنما يوفى أجره إذا قضى عمله((]2].
: )حق الصوم أن تعلم أنه حجاب ضربه الله عى لسـانك  أما الإمام السـجاد 
وسـمعك وبصرك وبطنك وفرجك ليسترك بـه من النار فإن تركت الصوم خرقت 
ستر الله عليك. وهكذا جاء فيّ الحديث الصوم جنة من النار، فإن سكنت أطرافك فيّ 
حجبتهـا رجوت أن تكون محجوبا، وإن أنـت تركتها تضطرب فيّ حجابها وترفع 
جنبات الحجاب، فتطلع إلى ما ليسِ بالنظرة الداعية للشـهوة والقوة الخارجة عن 

حـد التقية لله، لم تأمن أن تخرق الحجاب وتخرج منه(.]3]
ولعل فيّ حوارية الإمام السـجاد  مع الفقيه الزهري من الدلالات ما يجعلنا 
نقـف بـإجلال وعظمة لتلك الكلمات الخالدة التيّ تكلم بها الإمام السـجاد  

1- صحيح البخاري، كتاب الصوم، باب ـ هل يقول إنيّ صائم إذا شتم: 3/ 26، برقم )1904(: 
ص صحيـــح مســـلم، كتـــاب الصيـــام، باب ـ فضـــل الصيـــام: 2/ 807، برقـــم )1151(، واللفظ 

للبخاري.
2- مســـند الأمام أمد بن حنبل: 13/ 295، برقم )7917(، شرح مشـــكل الآثار، أبو جعفر أحمد 
بن محمد بن سلامة بن عبد الملك بن ســـلمه الأزدي الحجري المصري المعروف بالطحاوي )ت: 
321ه(، تحقيق: شـــعيب الأرنؤوط، مؤسســـة الرسالة، ط1، 1415ه ـ 1994 م: 8/ 12، برقم 

.)3013(
3- شرح رسالة الحقوق - الإمام زين العابدين )ع(: ص 325.



145

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

‍حيث جاء عن الزهري، قال: قال لي علي بن الحسين يومًا: يا زهري من أين جئت؟
قلـت: من المسـجد، قـال: فيم كنتـم؟ قلـت: تذاكرنا أمـر الصـوم، فأجمع رأييّ 
‍ورأي أصحابـيّ عـى أنه ليسِ مـن الصوم شيء واجب إلا صوم شـهر رمضان.

فقـال: يـا زهري ليسِ كما قلتم، الصـوم عى أربعين وجهًا، فعـشرة أوجه منها 
واجبـة كوجـوب شـهر رمضان، وأربعة عـشر وجهًا صاحبها فيهـا بالخيار إن 
شـاء صام وإن شـاء أفطر، وعشرة أو منها حرام، وصوم الاذن عى ثلاثة وجوه 

.وصـوم التأديب، وصوم الإباحة، وصوم السـفر والمرض
هُنَ لي جُعلتُ فداك، قال: أمَا الواجبة؛ فصيام شـهر رمضان و صيام  ْ فقلت: فسرِّ
ـدًا واجب، وصيام  شـهرين متتابعـين؛ فيمن أفطر يومًا من شـهر رمضان متعمِّ
شـهرين متتابعـين فيّ قتل الخطأ لمن لم يجد العتق واجـب، قال الله تعالى »ومن 
قتل مؤمنا خطا فتحرير رقبة مؤمنة ودية مسـلمة إلى أهله » إلى قوله: »فمن لم 
يجد فصيام شـهرين متتابعين » وصيام شـهرين متتابعين فيّ كفارة الظهار لمن 
لـم يجـد العتق واجب، قال اللـه تعالى: » فمن لم يجد فصيام شـهرين متتابعين 
من قبل أن يتماسـا« وصيام ثلاثة أيام فيّ كفارة اليمين واجب لمن يجد الإطعام، 
قال الله: »فمن لم يجد فصيام ثلاثة أيام ذلك كفارة أيمانكم إذا حلفتم »كل ذلك 
متتابـع، و ليـسِ بمتفرق. وصيام أذى حلق الرأس واجب، قال الله تعالى: » فمن 
كان منكـم مريضًـا أو به أذىً من رأسـه؛ ففدية من صيام أو صدقة أو نسـك » 
فصاحبهـا فيها بالخيار فـإن صام، صام ثلاثة أيام، وصوم دم المتعة واجب لمن 
لم يجد الهدي قال الله تعال“ :فمن تمتع بالعمرة إلى الحج فما استيسر من الهدي 

فمن لم يجد فصيام ثلاثة أيام فيّ الحج وسـبعة إذا رجعتم تلك عشرة كاملة ».
وصـوم جـزاء الصيد واجب، قال اللـه: »ومن قتله منكم متعمـدا فجزاء مثل ما 
قتل من النعم يحكم به ذوا عدل منكم هديًا بالغ الكعبة أو كفارة طعام مساكين 



146

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

أو عـدل ذلـك صياما » أوَ تدري كيـف يكون عدلُ ذلك صيامًا يا زهري؟ قلت: لا 
أدري؟

 قال: يُقوَمُ الصيد قيمةً، ثم تقضى تلك القيمة عى البر، ثُمَ يكال ذلك البر أصواعًا؛ 
فيصومُ لكُلِّ نصفِ صاعٍ يومًا. وصوم النذر واجب، وصوم الاعتكاف واجب.

وأمَـا الصـومُ الحرامُ؛ فصوم يوم الفطر، ويوم الأضحـى، وثلاثة أيَام التشريق، 
وصوم يوم الشـك: أمرنا بهِ ونهينا عنه: أمرنا به أن نصومه مع شعبان، ونهينا 
عنـه أن ينفرد الرجل بصيام فيّ اليوم الذي يشـك فيـه الناس، قلت: فإن لم يكن 

صام من شـعبان شيئاً كيف يصنع؟ 
قال: ينوي ليلة الشك أنه صائم من شعبان؛ فإن كان من شهر رمضان أجزأ عنه، 

وإن كان من شعبان لم يضره، قلت: وكيف يجزئ صوم التطوع عن فريضة؟ 
فقـال: لـو أن رجـلا صـام شـهر رمضـان تطوّعًـا، وهـو لا يعلـم أنـه شـهر 
‍رمضـان، ثـم علم بعـد ذلك أجزأ عنـه، لأنَ الفرض إنَمَا وقع عى الشـهر بعينه.

وصوم الوصال حرام وصوم الصمت حرام، وصوم نذر المعصية حرام، وصوم 
الدهر حرام.

وأمَـا الصوم الذي صاحبه فيه بالخيـار؛ فصوم يوم الجمعة والخميسِ والاثنين 
وصـوم أيـام البيض، وصوم سـتة أيام من شـوال بعد شـهر رمضـان وصوم 
يـوم عرفـة وصوم يـوم عاشـورا، كل ذلك صاحبه فيـه بالخيار إن شـاء صام 
وإن شـاء أفطـر وأما صوم الاذن فـان المرأة لا تصوم تطوعـا إلا بإذن زوجها، 
والعبـد لا يصـوم تطوعـا إلا بـإذن سـيده والضيـف لا يصوم تطوعـا إلا بإذن 
صاحبـه، قـال رسـول الله صى اللـه عليه وآلـه: »من نزل عى قـوم فلا يصوم 
تطوعـا إلا بإذنهـم«، وأمـا صـوم التأديـب فالصبـيّ يؤمـر إذا راهـق بالصوم 
تأديبـا، وليـسِ بفـرض وكذلـك من أفطـر لعلة مـن أول النهار، ثم عـوفيّ بقية 



147

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

يومـه أمر بالإمسـاك بقية يومه تأديبـًا، وليسِ بفرض، وكذلك المسـافر إذا أكل 
‍مـن أول النهار ثم دخل مصره أمر بالإمسـاك بقية يومـه تأديباً وليسِ بفرض.

أمـا صوم الإباحة؛ فمن أكل أو شرب ناسـيا، أو قـاء من غير تعمد؛ فقد أباح الله 
لـه ذلـك وأجزأ عنه صومه، وأما صوم السـفر والمرض؛ فـإنَ العامة اختلفت فيّ 
ذلك؛ فقال قوم يصوم، وقال قوم: إن شـاء صام، وإن شـاء أفطر، وقال قوم: لا 
يصـوم، وأمَـا نحن فنقول: يفطر فيّ الحالتين جميعًا، فإن صام فيّ السـفر، أو فيّ 
حـال المـرض؛ فهو عاص وعليه القضاء، وذلـك لأنَ الله يقول: » فمن كان منكم 

مريضًا، أو عى سـفر فعدة من أيام أخر » (]1](

ثمار الصوم.	 
ــام  ــال: ))الصي ــلم ق ــه وس ــه علي ــه صى الل ــول الل ــث أن رس ــاء فيّ الحدي ج
‍جنــة فلا يرفــث ولا يجهــل، وإن امــرؤ قاتلــه أو شــاتمه، فليقــل إنــيّ صائــم

مرتين، والذي نفسي بيده لخلوف فم الصائم أطيب عند الله تعالى من ريح المسك. 
يترك طعامه وشرابه وشهوته من أجلي، الصيام لي عواناً أجزي به والحسنة بعشر

أمثالها((]2]. 
جـــاء فيّ الحديـــث عن النبيّ )صى الله عليه وســـلم( أنه قال:))إن فيّ الجنة باباً يقال 

لـه الريان، يدخل منه الصائمون يوم القيامـة، لا يدخل فيـه أحد غيرهم...((]3].
وإن ثمـرات الصيام كثيرة، فإنه يكسر من شـهوة الشـباب حتـى لا تطغى عليه 

1- تفسير العياشي: 172، 174، والآية فيّ سورة البقرة: 187.
2- صحيح البخاري، كتاب الصوم، باب ـ فضل الصوم: 3/ 24، برقم )1894(.

3- صحيـــح البخاري، كتـــاب، الصوم، باب ـ الريان للصائمين: 3/ 25، برقم )1896(: صحيح 
مســـلم، كتـــاب الصيـــام، باب ـ فضل الصيام فيّ ســـبيل الله لمن يطيقـــه بلا ضرر ولا تفويت حق: 

2/ 808، برقم )1152(.



148

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

الشهوة، وهو وسيلة إلى كف النفسِ عن المعاصي، وهو يربيّ فيّ الإنسان الفضائل 
والإخلاص والأمانة والصبر عند الشدائد، وهو سبب لاتقاء المحارم وقوة العزيمة 

 . َوُن َّ مُْ �قَ�ق والتحلي بالفضائل والتخلي عن الرذائل، ولذلك قال تعالى: لعََلَّ
والصوم يدعو إلى شـكر النعم ومعرفة قدرها، وشـكر النعـم واجب عى العباد، 
والصيـام يبعـث فيّ الإنسـان فضيلـة الرحمـة بالفقـراء والعطف عى المسـاكين 
‍والمحتاجين، قيل ليوسـف عليه السـلام، وكان كثير الجوع: لم تجوع وأنت عى

 خزائن الأرض ؟ قال: إنيّ أخاف أن أشبع فأنسى الجائع.
ومن فوائده ينقيّ الجسم من الفضلات الرديئة ورطوبات الأمعاء، ويشفيّ كثيرا 

من الأمراض بإذن الله تعالى. 
وإنـــه يقـــوي النفـــسِ عى البر والحلم وتجنب كل ما من شـــانه إثـــارة الغضب لأن 
الصـــوم نصـــف الصبر، والصبر نصف الإيمان كما ورد عن معاذ بن جبل فيّ حديثه 
الطويل: أن النبيّ )صى الله عليه وسلم( قال له: ) )) ألا أدلك عى أبواب الخير((؟ 
قلت بى يا رسول الله، قال: )) الصوم جنة (( (]1]، فالصوم جنة من العذاب ومن 

الأخلاق السيئة.
والصـوم من أعظم أسـباب الهداية، وفيه تهذيـب النفسِ وتطهيرها من الأخلاق 
الموبـوءة وترويضها عى الطاعات وإعدادها للسـعادتين الدنيوية والأخروية ]2].
 )وقيـل: مـا فيّ عمل ابـن آدم شيء إلا ويقع فيه قصاص ويذهـب برد المظالم إلا 
الصوم فانه لا يدخله قصاص، ويقول الله عزَ وجل: )هذا لي فلا يقتصَّ منه أحد 

1- مســـند أبيّ داود الطيالسي: 1/ 455، برقم )561(، مســـند الأمام أحمد بن حنبل: 44/36، 
برقم )22016(.

2- ينظـــر: مـــوارد الضمآن لـــدروس الزمـــان، خطب وحكم وأحـــكام وقواعـــد ومواعظ وآداب 
وأخلاق حســـان: عبد العزيز بن محمد بن عبد المحسن السلمان )ت: 1422ه(، ط30، 1424ه: 

.365 ،363 /1



149

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

شـيئاً، ويقـال: مـا من عمل إلا وله جزاء معلوم إلا الصـوم فإنه لا تعلم نفسِ ما 
جزاؤه، ويكون أجره بغير حسـاب... وهو أحد الوجوه فيّ قوله عزَ وجل: فَلََا 
ـا كَانُُوا يَعْمَـوُنَ ]1]، قيـل كان عملهـم  ـنٍ جَـزَاءً بِِمَ عْ�يُ

َ
ةِ أ ـمْ مِِنْ قُـرَّ خْـفِِيَ لََهُ

ُ
ـسٌ مَـا أ ْ �ن عْـمَُ �نَ �قَ

الصيام(]2].
وروي عن الحسن بن أبيّ الحسن البصري أنه مر بقوم وهم يضحكون فقال إن 
‍الله عز وجل جعل شهر رمضان مضماراً لخلقه يستبقون فيه لطاعته فسبق قوم

 ففازوا وتخلف أقوام فخابوا فالعجب كل العجب للضاحك اللاعب فيّ اليوم الذي 
فاز فيه السابقون وخاب فيه المبطلون ]3].

ثالثاً: الزكاة. 
وردت فيّ الـزكاة أو الصدقـة آيات كثيرة تبين فرضيتها عى المسـلمين المقتدرين 

وفق أركانهـا وشروطها وضوابطها منها: 
.[4[  َن اكِعِ�ي عُوا مََعَ الرَّ

َ
كَاةَ وَارْك لََاةَ وَآَتَُوا الزَّ قِِيمُوا الصَّ

َ
	 قال تعالى:  وَأ

وهُ  ـرٍ تََـجُِدُ ْ سِـمُْ مِِنْ خَ�ي ُ �ن �نْ
َ
مُـوا لِأ دِّ َ �ق كَاةَ وَمَـا �قُ ـلََاةَ وَآَتَُوا الزَّ قِِيمُـوا الصَّ

َ
 وَأ تعـالى:  قـال   	

.[5[   ـرٌ  صِ�ي َ بِب عْمَـوُنَ  �قَ ـا  بِِمَ  َ اللَّهَّ إِنَّ   ِ اللَّهَّ ـدَ  عِِنْ
ـوْلََي  َ ْ

عْـمَ الم ْ فََنِ ُ
كُم

َ
ِ هُْوََ مَـوْلَّا صِمُـوا بِِاللَّهَّ كَاةَ وَاعْ�قَ ـلََاةَ وَآَتَُوا الزَّ قِِيمُـوا الصَّ

َ
	 قـال تعـالى:  فَأ
.[6[   ـرُ  صِ�ي عْـمَ ال�نَّ ِ

وَ�ن
.[7[  ُوَرَسُولََه َ طِعْنَ اللَّهَّ

َ
كَاةَ وَأ نَ الزَّ لََاةَ وَآَتَِ�ي نَ الصَّ قَِمْ

َ
	 قال تعالى:  أ

1- سورة السجدة، الآية: 17.
2- قوت القلوب فيّ معاملة المحبوب: 1/ 132، 133.

3- إحياء علوم الدين: 1/ 236.
4- سورة البقرة، الآية: 43.

5- سورة البقرة، الآية: 110.
6- سورة الحج، من الآية: 78.

7- سورة الأحزاب، من الآية: 33.



150

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

وُا  َ �ن �نْ
َ

مُْ وَأ وا مَِنْ ينَ آَمََنُ ِ
َّ

نَ فِِيهِ فََالَّذ عَلَمُْ مُسْتَخْلَفِ�ي ا �بَ وُا مِِمَّ �نِ �نْ
َ

	 قــال تعــالى:  وَأ
 .[1[   ـرٌ  بِ�ي

َ
جْـرٌ ك

َ
ـمْ أ لََهُ

كما وردت آيات عديدة جمع الله فيها سـبحانه وتعالى بين الصلاة والزكاة فهيّ 
عند الله بمكانة عالية ومن لم يؤدها لا يكتمل إيمانه فضلاً عن إسلامه.

وْصَـانَِى 
َ

	 فهـيّ مـن وصية الله جل وعلا لعيسى)عليه السـلام( قال تعـالى: َ أ
.[2[ ـا  حَْيًّ دُمْـتُ  مَـا  كَاةِ  وَالزَّ ـلََاةِ  بِِالصَّ

هْهَُ 
َ

مُِرُ أ
ْ

	 وهيّ مما أمر به إسـماعيل )عليه السـلام( أهله، قال تعالى:  وَكَانَ يَأ
.[3[   ِكَاة ـلََاةِ وَالزَّ بِِالصَّ

مْ  مْوَالَِهِ
َ

	 جعلها الله حق فيّ أموال الأغنياء للفقراء والمحتاجين، قال تعالى:  وَفِِي أ
ـمْ حَـقٌّ مَعْـوُمٌ )24(  مْوَالَِهِ

َ
يـنَ فِِي أ ِ

 وَالَّذَّ تعـالى:  قولـه  و   ،[4[   ِوم ـرُْ َ ْ
ـائِِلِ وَالم حَـقٌّ لِلسَّ

.[5[   ومِ )25(  ـرُْ َ ْ
ـائِِلِ وَالم لِلسَّ

	 وهـيّ جـزء مـن الميثـاق الذي ألزمـه اللـه بنيّ إسرائيـل، قـال تعـالى:  وَإِذْ 
ـرْبَِّي  ُ الْ�ق وَذِي  إِحْسَـانًَا  يْـنِ  الِدَ وَبِِالَْوَ  َ اللَّهَّ  

َّ
إِلَّا عْبُـدُونَ  �قَ  

َ
لَّا ـلَ  ا�ئِ�ي إِسَْرَ بَـنِِي  مَِّيثَـاقَ  خَـذْنََا 

َ
أ

.[6[   كَاةَ  الزَّ وَآَتَُوا  ـلََاةَ  الصَّ قِِيمُـوا 
َ

وَأ حُسْـنًا  ـاسِ  لِلنَّ وَقَُولَُوا  نِ  سَـاكِ�ي َ ْ
وَالم تَـامََى   وَالِْيَ

الله تعالى لمن قر فيها.  ]- وعيد 
وا  يـنَ آَمََنُ ِ

َّ
	 جعلهـا الله تعالى علامة تمييز بين الكفر والإيمان، قال تعالى:  إِنَّ الَّذ

.[7[ )8( ٍنُون رُ مَِمْ ْ جْرٌ غََ�ي
َ

مْ أ الِْحاَتِ لََهُ وُا الصَّ وَعََمِ
1- سورة الحديد، من الآية: 7.
2- سورة مريم، من الآية: 31.
3- سورة مريم، من الآية: 55.
4- سورة الذاريات، الآية: 19.

5- سورة المعارج، الآيتان: 24،25.
6- سورة البقرة، من الآية: 83.
7- سورة فصلت، الآيتان: 7،8.



151

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

هُـمْ مِِنْ  ُ ـاتُ بَعْصن نَافِِقَ ُ ْ
ـونَ وَالم نَافِِقُ ُ ْ

	مـن لم يؤدهـا فهو منافق، لقولـه تعـالى:  الم
مْ  سِـيَهُ فََنَ  َ اللَّهَّ نسَُـوا  � يْدِيَـهُِمْ 

َ
أ ضُـونَ  وَيَقْ�بِ عْـرُوفِ  َ ْ

الم عَـنِ  ـوْنَ  وَيَنَْهَ نْكَـرِ  ُ ْ
بِِالم ونَ  مُِرُ

ْ
يَـأ  ٍ

بَعْـصن
.[1[   اسِـوُنَ  َ الْ�ن هُُمُ  ـنَ  �ي نَافِِقِ ُ ْ

الم إِنَّ 
]- خواصها.

	 أن تعطى من أطيب ما يملك المسلم. 
ـا لَـمُْ  خْرَجَْنَ

َ
ـا أ سَـبْتُُمْ وَمِِمَّ

َ
بَـاتِ مَـا ك ـوُا مِِنْ طَيِّْ ِ �ن �نْ

َ
ـوا أ يـنَ آَمََنُ ِ

َّ
هَـا الَّذ يُّ

َ
	 قـال تعـالى:  يَـا أ

فِِيـهِ  ـوا  ُ مِصن ْ عن �قُ نْ 
َ

أ  
َّ

إِلَّا خِذِيـهِ 
َ
بِآ وَلسَْـتُُمْ  فِـوُنَ  �قُ�نْ ـهُ  مَِنْ بَِيْـثَ 

ْ
الخ مُـوا  مَّ َ �قَ�ي  

َ
وَلَّا رْضِ 

َ ْ
الأ مِِنَ 

.[2[   يْـدٌ  حَْمِ غََـنِِيٌّ   َ اللَّهَّ نَّ 
َ

أ مُـوا  وَاعَْلََ
الثمانية.   	 تعطى لأبواب 

ـةِ  َ َّ�ن ؤَل ُ ْ
ـا وَالم يْهَ ـنَ عََلََ نِ وَالعَْامِلِ�ي سَـاكِ�ي َ ْ

اءِ وَالم فُـرََ ـدَقَاتُ لِلْ ـا الصَّ َ  إِنَّمَّ تعــالى:  قــال   	
ـيٌم  عََلَِ  ُ وَاللَّهَّ  ِ اللَّهَّ مِِنَ  فَرِيضَـةً  ـبِيْلِ  السَّ ـنِ  ْ وَاِ�ب  ِ اللَّهَّ يْلِ  سَـ�بِ وَفِِي  ـنَ  ارِمِ�ي َ وَالعْن قَابِ  الرِّ وَفِِي  ـمْ  قُوُبُِّهُ

.[3[   حَكِـيٌم 
	 تفضل لذوي القربى .

.[4[  ذِيرًا ْ رْ �قَ�ب ذِّ َ  �قُ�ب
َ

بِيْلِ وَلَّا نَ السَّ ْ نَ وَا�ب سْكِ�ي ِ
ْ

هُ وَالم َّ رْبَِّي َ��ق ُ 	 قال تعالى: }وآَتِ ذَا الْ�ق
	 أن لا تعطى مناً ولا رئاءً. 

ـيٌم  حََلِ ُ غََـنِِيٌّ  ذًى وَاللَّهَّ
َ

بَعُهَـا أ يَ�قْ صَدَقَـةٍ  ـرٌ مِِنْ  ْ ةٌ خَ�ي ـفِِرَ ْ لٌ مَعْـرُوفٌ وَمَعن قََوْ تعـالى:  قـال   	
.[5[

ـوْمِ  بِِالِْيَ  
َ

وَلَّا  ِ بِِاللَّهَّ ـونَ  يُؤْمَِنُ  
َ

وَلَّا ـاسِ  الِنَّ رِئََاءَ  ـمْ  مْوَالََهُ
َ

أ فِـوُنَ  يُ�نْ يـنَ  ِ
َّ

وَالَّذ   تعـالى:  قـال   	

1- سورة التوبة، الآية: 67.
2- سورة البقرة، الآية: 267.

3- سورة التوبة، الآية: 60.
4- سورة الإسراء، الآية: 26.

5- سورة البقرة، الآية: 263.



152

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

.[1[   ـا  ً قَرِي�ن نسََـاءَ  � ـا  ً قَرِي�ن لََهُ  َ�انُ  ـ�يْ َّ السش يَكُـنِ  وَمَِنْ  خِـرِ 
َ ْ

الْآ
	 لا تحل لغنيّ إلا لأسباب محددة .

]- ثمارها.
 إن ثمار الزكاة والصدقات كثيرة منها 

	 إنها علامة إيمان .
وُنَ 

َّ
ـوَك َ ـمْ يَ�ق ِ

ـمْ إِيـاَنًَا وََ�َ رَبِّهِّ ـمْ آَيَاتَُـهُ زَُادَتِْهُ يْهِ ـتْ عََلََ ـمْ وَإِذَا تَُلِِيَ 	 قـال تعـالى:  قُوُبُِّهُ
.[2[    )3( فِـوُنَ  يُ�نْ ـاهُُمْ  رَزَُقِْنَ ـا  وَمِِمَّ ـلََاةَ  الصَّ مُـونَ  يُقِ�ي يـنَ  ِ

َّ
الَّذ  )2(

	 إنها علامة الإخلاص لله تعالى. 
ـلََاةَ  مُـوا الصَّ ـاءَ وَيُقِ�ي يـنَ حُنََفَ ـنَ لََهُ الدِّ لُِصِ�ي َ مُُخْ عْبُـدُوا اللَّهَّ  لِِيَ

َّ
وا إِلَّا مِِرُ

ُ
	 قال تعـالى:  وَمَـا أ

.[3[   ِمَـة ِّ �ي َ كَاةَ وَذَلِِكَ دِيـنُ الْ�ق وَيُـؤْتَُوا الزَّ
	 هيّ تزكية وتطهر وانتقال إلى أفضل الأحوال .

إِنَّ  ـمْ  يْهِ عََلََ وَصَـلِّ  ـا  بِِّهَ يِهـمْ 
ِّ
وَتَُزَك ـرُهُُمْ  طَهِّ ُ بِق صَدَقَـةً  ـمْ  مْوَالَِهِ

َ
أ مِِنْ  خُـذْ    تعـالى:  قـال   	

.[4[   ـيٌم  عََلَِ يْـعٌ  سََمِ  ُ وَاللَّهَّ ـمْ  لََهُ سَـكَنٌ  صَلََاتََـكَ 
	 يضاعف له فيّ الرزق. 

َ قَرْضًـا حَسَـنًا يُضَاعَـفُ  قْـرَضُُوا اللَّهَّ
َ

قَاتِ وَأ ـدِّ ـنَ وَالْمُصَّ قِ�ي دِّ  إِنَّ الْمُصَّ قـال تعـالى:   	
.[5[   رِيـمٌ 

َ
ك جْـرٌ 

َ
أ ـمْ  ـمْ وَلََهُ لََهُ

الله.  	 ينال رحمة 
كَاةَ  الزَّ ـوُنَ وَيُـؤْتَُونَ  َّ يَ�ق ذِيـنَ  ا لِلَّ تُبُُهَ

ْ
ك

َ
نسََـأ ءٍ � ـتِى وَِ�ـعَتْ كُُلَّ شََيْ  وَرَحْْمَ تعـالى:  قـال   	

1- سورة النساء، الآية: 38.
2- سورة الأنفال، الآيتان: 2، 3.

3- سورة البينة، الآية: 5.
4- سورة التوبة، الآية: 103.
5- سورة الحديد، الآية: 18.



153

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

.[1[   ـونَ  يُؤْمَِنُ ـا  َ يَا�قِ�ن
َ
بِآ هُُمْ  يـنَ  ِ

َّ
وَالَّذ

	 لا خوف ولا حزن على مؤديها. 
ـمْ  كَاةَ لََهُ ا الزَّ ـلََاةَ وَآَتََوُ قَامُـوا الصَّ

َ
َـاتِ وَأ الِْح ـوُا الصَّ ـوا وَعََمِ يـنَ آَمََنُ ِ

َّ
 إِنَّ الَّذ تعـالى:  قـال   	

.[2[   يَحِْـزَنُُونَ  هُُمْ   
َ

وَلَّا ـمْ  يْهِ عََلََ خَـوْفٌ   
َ

وَلَّا ـمْ  ِ
رَبِّهِّ ـدَ  عِِنْ جْـرُهُُمْ 

َ
أ

	 إنها سبب لدخول الجَّنة. 
َ بِهِ  ءٍ فَإِنَّ اللَّهَّ فِوُا مِِنْ شََيْ ونَ وَمَا �قُ�نْ بُّ حِ ا �قُ فِوُا مِِمَّ رَّ حَتىَّ �قُ�نْ الَُوا الْ�بِ 	 قـال تعــالى:  لَنْ �قَ�نَ

.[3[  ـيٌم عََلَِ
ليتأمل القارئ كيف دخلت الأخلاق فيّ قضايا التعبد والعبادات البدنية، وقد فصل 
الإمام السـجاد  فيّ رسالة الحقوق حق الزكاة فقال:)وحق الصدقة أن تعلم 
أنهـا ذخـرك عند ربـك عز وجل ووديعتك التـيّ لا تحتاج إلى الإشـهاد عليها، فإذا 
علمـت ذلك كنت بما اسـتودعته سرا أوثق بما اسـتودعته علانية وتعلم أنها تدفع 
البلايـا والأسـقام عنـك فيّ الدنيا وتدفع عنك النار فيّ الآخـرة، )ثم لم تمتن بها عى 
أحـد لأنهـا لك، فإذا امتننت بها لم تأمن أن تكون بها مثل تهجين حالك منها إلى ما 
مننت بها، عليه لأن فيّ ذلك دليلا عى أنك لم ترد نفسـك بها، ولو أردت نفسـك بها 

لم تمتن بها عى أحد(]4].
 تقوم فلسفة الصدقة والزكاة عند الإمام السجاد ع من كونها دعوة إلى البذل والإنفاق حيث 
‍يرسم الإمام السجاد  دستورها فيّ تفصيل وإسهاب مظللا بظلال حبيبة أليفة.

ويبين أن من آدابها التيّ تحول هذه الصدقة عملا تهذيبيا لنفسِ معطيها، وعملا 
نافعا مربحا لآخذها، وتحول المجتمع عن طريقها إلى أسرة فيها التعاون والتكافل 

1- سورة الأعراف، من الآية: 156.
2- سورة البقرة، الآية، 277.

3- سورة آل عمران، الآية: 92.
4- شرح رسالة الحقوق: ص437 



154

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

والتـواد والتراحـم، وترفع البشرية إلى مسـتوى كريم: المعطـيّ فيها والآخذ عى 
السـواء إنه الإنفاق الذي يرفع المشـاعر الإنسـانية ولا يشـوبها. الإنفاق الذي لا 

.يؤذي كرامة ولا يخدش شعورا
‍الإنفـاق الكريـم المنبعث عـن أريحية ونقاء، المتجـه إلى الله ابتغـاء مرضاة الله:

)ربهـم، ولا خـوف عليهـم ولا هم يحزنـون(. والمنّ عنصر كريه لئيم، وشـعور 
واط .خسيسِ 

فالنفسِ البشرية لا تمن بما أعطت إلا رغبة فيّ اسـتعلاء كاذب، أو رغبة فيّ إذلال 
الآخـذ. وكلاهمـا إحسـاس لا يجيش فيّ قلب طيـب كريم. وهو كفيـل بأن يحيل 
الصدقة أذى للواهب وللآخذ عى السـواء. أذى للواهب بما يثير فيّ نفسـه من كبر 
وخيـلاء، أو رغبـة فيّ رؤية أخيه ذليلا له، كسـيرا لديـه، وأذى للآخذ بما يثير فيّ 
نفسـه من انكسـار وانهزام، ومن رد فعل بالحقد والانتقام... وما أراد الإسـلام 
بالصدقة مجرد سـد الخلة وملء البطن وتلافيّ الحاجة... كلا! إنما أرادها تهذيبا 
وتزكية، وتطهيرا لنفسِ المعطيّ، واستجاشة لمشاعره الإنسانية، وارتباطه بأخيه 
الفقير فيّ الإنسـانية وفيّ الله.... كما أرادها ترضية وتندية لنفسِ الآخذ، وتوثيقا 
لصلتـه بأخيـه فيّ الإنسـانية وفيّ الله... والمـن يذهب بهذه المشـاعر كلها، ويحيل 
الصدقـة سـما ونـارا، فهو أذى وإن لـم يصحبه أذى آخر باليد أو باللسـان، هو 
أذى فيّ ذاتـه يمحـق الصدقة، ويمزق المجتمع، ويثير السـخائم والأحقاد وبعض 
الباحثـين النفسـيين فيّ هـذه الأيـام، يقـررون: أن رد الفعل الطبيعـيّ فيّ النفسِ 

البشرية للاحسـان هو العداء فيّ يوم من الأيام!
وهـم يعللـون هذا بأن الآخذ يحـسِ بالنقصَّ والضعف أمـام المعطيّ ويظل هذا 
الشـعور يحز فيّ نفسـه، فيحاول الاسـتعلاء عليه بالتهجم لصاحب الفضل عليه 
وإضمار العداوة له، لأنه يشـعره دائمـا بنقصه وضعفه.. وبأن المعطيّ يريد أن 



155

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

يشـعر دائما بأنه صاحب فضل عى ما أعطاه. وهو الشـعور الذي يزيد من ألم 
صاحبه الآخـر حتى يتحول إلى عداء.

وقد يكون هذا كله صحيحا فيّ المجتمعات التيّ لا تسـودها روح الإسـلام أما هذا 
الديـن فقـد عالج المشـكلة عى نحو آخـر، عالجها بأن يقـرر فيّ النفوس أن المال 
مـال الله، وأن الـرزق الذي فيّ أيدي الواجدين هو رزق اللـه. فإذا أعطى الواجد 
من ماله شـيئا فإنما من مال الله أعطى، وإذا أسـلف حسـنة فإنما هيّ قرض لله 
يضاعفـه لـه أضعافا كثيرة. وليسِ المحـروم الآخذ إلا أداة وسـببا لينال المعطيّ 
الواهـب أضعـاف ما قدمت يـداه! ثم شرع هذه الآداب التـيّ نحن بصددها الآن، 
توكيدا لهذا المعنى فيّ النفوس، حتى لا يسـتعلي معط، ولا يتخاذل آخذ. فكلاهما 
آكل من رزق الله. وللمعطين أجرهم من الله إذا هم أعطوا فيّ سبيل الله، وابتغاء 
لرضـاه، متأدبين بالأدب الذي رسـمه أولئك )لا خوف عليهـم( من فقر، ولا من 
حقـد، )ولا هـم يحزنون( عى ما أنفقوا فيّ الدنيـا، ولا عى مصيرهم فيّ الآخرة... 
وتوكيـدا للمعنى الذي سـلف من حكمة الصدقـة. وتوكيدا لأن الغرض منها هو 
تهذيـب النفـوس وترضية القلوب وربط الواهب والآخذ بربـاط الحب فيّ الله... 
‍يقول تعالى: )قول معروف ومغفرة خير من صدقة يتبعها أذى والله غنيّ حليم(

يقـرر أن الصدقـة التـيّ يتبعهـا الأذى لا ضرورة لهـا: وأولى منهـا كلمة طيبة، 
وشـعور سـمح. كلمة طيبة تضمد جـراح القلوب وتفعمها بالرضى والبشاشـة 

.ومغفـرة تغسـل أحقاد النفـوس وتحل محلها الإخـاء والصداقة
فالقـول المعروف والمغفرة فيّ هذه الحالة يؤديان الوظيفة الأولى للصدقة تهذيب 
النفوس وتأليف القلوب.. )أيود أحدكم أن تكون له جنة من نخيل وأعناب تجري 
مـن تحتهـا الأنهـار، له فيها من كل الثمـرات، وأصابه الكبر ولـه ذرية ضعفاء، 
‍فأصابهـا إعصار فيه نار فاحترقت؟ كذلك يبين الله لكم الآيات لعلكم تتفكرون(



156

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

تمثيـل لنهايـة المـن والأذى، كيف يمحـق آثار الصدقـة محقا، فيّ وقـت لا يملك 
صاحبها قوة ولا عونا، ولا يستطيع لذلك المحق ردا .تمثيل لهذه النهاية البائسة 
فيّ صـورة موحيـة عنيفـة الايحاء. كل مـا فيها عاصـف بعد أمن ورخـاء: هذه 
الصدقـة وقـد خرجت عـن رضى، ووصلـت محرومـا... هذه هيّ ظليلـة وارفة 
مخصبـة مثمرة. إنها )جنة من نخيل وأعنـاب تجري من تحتها الأنهار، له فيها 
من كل الثمرات(. هذه هيّ فيّ حياة المعطيّ والآخذ، وفيّ حياة الجماعة الإنسـانية 
ذات روح وظـل، وذات خـير وبركة، وذات غذاء وري، وذات زكاة ونماء... فمن 
ذا الذي يود أن تكون له حسـنة ثم يرسـل عليها المن والأذى يمحقها محقا، كما 
لـو كانـت جنـة )فأصابها إعصار فيه نار فاحترقت(... ومتى؟ فيّ أشـد سـاعاته 
عجـزا عـن إنقاذهـا، وحاجـة إلى ظلهـا ونعمائها: مـن ذا الذي يود هـذا؟ ومن 
ذا الـذي يفكـر فيّ ذلـك المصير ثم لا يتقيـه. إنها صورة عميقة الإيحاء يرسـمها 
الإمـام )صلـوات الله عليه( فيّ هذا النصَّ القصير لذلـك النموذج الكريم فيّ البشر 
وهيّ صورة كاملة ترتسـم عى اسـتحياء! وكل فقرة تكاد تكون لمسـة ريشـة، 
ترسـم الملامح والسـمات، وتشخصَّ المشـاعر والحركات. وما يكاد الإنسان يتم 
قرآءتها حتى تبدو له تلك الوجوه، وتلك الشـخصيات كأنما يراها. وتلك طريقة 
‍الإمـام فيّ رسـم النماذج الإنسـانية، حتى لتـكاد تخطر عى الـورق نابضة حية!

يعـد الإنفـاق فيّ باراديغـم الإمام السـجاد ع من أعظـم ما يهتم بأمره الإسـلام 
وقـد توصـل إليه بأنحـاء التوصل إيجابـا وندبا مـن طريق الـزكاة والكفارات 
الماليـة، وأقسـام الفدية، والإنفاقـات الواجبة، والصدقات المندوبـة. ومن طريق 
الوقـف والسـكنى، والوصايـا والهبـة وغـير ذلك.وإنمـا يريـد بذلـك ارتفـاع 
سـطح معيشـة الطبقـة السـاحقة التـيّ لا تسـتطيع رفـع حوائـج الحيـاة من 
‍غـير إمـداد مـالي مـن غيرهـم، ليقـرب أفقهم مـن أفـق أهـل النعمـة والثروة.



157

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

ومـن جانـب آخر قـد منع من تظاهـر أهل الطبقـة العالية بالجمـال والزينة فيّ 
مظاهـر الحيـاة بمـا لا يقرب مـن المعروف ولا تنالـه أيدي النمط الأوسـط من 
النـاس بالنهـيّ عـن الإسراف والتبذير ونحـو ذلك .وكان الغرض مـن ذلك كله 
إيجاد حياة نوعية متوسـطة متقاربة الأجزاء متشـابهة الأبعاض. تحييّ ناموس 
القلـوب ومنابـت  المتضـادة وأضغـان  الإرادات  والمعاضـدة، وتميـت  الوحـدة 
الأحقـاد. فـإن القـرآن يرى أن شـأن الدين الحق هـو تنظيم الحياة بشـئوونها 
وترتيبها ترتيبا يتضمن سـعادة الإنسـان فيّ العاجل والآجل ويعيش به الإنسان 
فيّ معـارف حقـة وأخلاق فاضلة، وعيشـة طيبـة يتنعم فيها بما أنعـم الله عليه 
‍مـن النعـم فيّ الدنيـا، ويدفـع بها عن نفسـه المـكاره والنوائب ونواقـصَّ المادة.

ولا يتم ذلك إلا بالحياة الطيبة النوعية المتشـابهة فيّ طيبها وصفائها، ولا يكون 
ذلـك إلا بإصـلاح حال النوع برفع حوائجه فيّ الحياة، ولا يكمل ذلك إلا بالجهات 
الماليـة والثروة والقنيـة، والطريق إلى ذلك إنفاق الأفراد ممـا اقتنوه بكد اليمين 

.وعرق الجبـين، فإنما المؤمنون إخوة، والأرض لله والمال ماله
وهذه حقيقة أثبتت السـيرة النبوية )عـى صاحبها وآله أفضل التحية - صحتها 
واسـتقامتها فيّ القـرار والنماء والنتيجة فيّ برهة مـن الزمان، وهيّ زمان حياته 

ونفوذ أمره.
وهيّ التيّ يتأسـف عليها، ويشـكو انحـراف مجريها - أمـير المؤمنين علي ع؛ إذ 
يقـول: )وقد أصبحتم فيّ زمن لا يـزداد الخير فيه إلا إدبارا، والشر فيه إلا إقبالا، 
والشـيطان فيّ هـلاك النـاس إلا طمعـا فهـذا أوان قويت عدته، وعمـت مكيدته، 
وأمكنت فريسـته، اضرب بطرفك حيث شـئت هل تبصر إلا فقيرا يكابد فقرا، أو 
غنيـا بدل نعمـة الله كفرا، أو بخيلا اتخذ البخل بحق اللـه وفرا، أو متمردا كأن 

بأذنه عن سـمع المواعظ وقرا(.



158

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

وقد كشف توالي الأيام عن صدق القرآن فيّ نظريته هذه - وهيّ تقريب الطبقات 
بإمـداد الدانيـة بالإنفاق، ومنـع العالية عن الإتراف والتظاهـر بالجمال - حيث 
أن النـاس بعد ظهور المدنية الغربية استرسـلوا فيّ الاخلاد إلى الأرض، والافراط 
فيّ اسـتقصاء المشـتهيات الحيوانية، واستيفاء الهوسـات النفسانية وأعدوا له ما 
اسـتطاعوا من قوة، فأوجب ذلك عكوف الثروة وصفوة لذائذ الحياة عى أبواب 
أولي القوة والثروة، ولم يبق بأيدي النمط الأسـفل إلا الحرمان، ولم يزل النمط 
الأعى يأكل بعضه بعضا حتى تفرد بسـعادة الحياة المادية نزر قليل من الناس، 
وسـلب حـق الحياة من الأكثرين وهم سـواد النـاس، وأثار ذلـك جميع الرذائل 

الخلقية من الطرفين، وكُلٌّ يعمل عى شـاكلته لا يبقيّ ولا يذر.
فأنتج ذلك التقابل بين الطائفتين، واشتباك النزاع والنزال بين الفريقين والتفانيّ 
بين الغنيّ والفقير والمنعم والمحروم والواجد والفاقد، ونشـبت الحروب العالمية 
الكـبرى، وظهرت الشـيوعية، وهجرت الحقيقة والفضيلـة، وارتحلت الطمأنينة 
وطيب الحياة من بين النوع. وهذا ما نشـاهده اليوم من فسـاد العالم الإنسانيّ، 

وما يهدد النوع بما يسـتقبله أعظم وأفظع]1].
رابعاً: الحج. 

فرض الله سـبحانه وتعالى الحج عى كل مسـلم مسـتطيع. وهو مرة واحدة فيّ 
العمر، وباب التطـوع مفتوحاً لمن أراد.

]- فرضيته فيّ القرآن الكريم. 
فَـــجٍٍّّ  كُُلِّ  مِِنْ  نَ  �ي تَِ

ْ
يَـــأ مِِرٍ  ضَـــا كُُلِّ   َ�َ وَ  

ً
جََالَّا رِ تَُوكَ 

ْ
يَـــأ َـــجٍِّّ  ْ

بِِالْح سِ  ا لِنَّ ا فِِي  نْ  ذِّ
َ

أ وَ   :ـــالى ـــال تع 	 ق
.[2[   يْـــقٍ  عََمِ

1- شرح رسالة الحقوق، للسيد حسن القبانجيّ: ص440.
2- سورة الحج، الآية: 27.



159

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

.[1[  يْلًَا هِ سَ�بِ َ�اعَ إِلَِيْ يْْتِ مَِنِ اسْ�قَ اسِ حِجٍُّّ الْْبَ ِ عََلَىَ الِنَّ 	 قال تعالى:  وَلِلَّهَّ
 

َ
نسُُـوقَ وَلَّا � 

َ
َـجٍَّّ فَـلََا رَفَـثَ وَلَّا ْ

ـنْ فَـرَضَ فِيِهـنَّ الْح َ َ
ـهُرٌ مَعْوُمَـاتٌ فَم سشْ

َ
َـجٍُّّ أ ْ

	 قـال تعـالى:  الْح
.[2[   ٍَِّّـج ْ

الَ فِِي الْح جِِدَ
وذكرت العمرة وبعض شعائر الحج. 

ـاحَ  وِ اعْتَمَـرَ فـَلََا جَُنَ
َ

يْْـتَ أ ـنْ حَـجٍَّّ الْْبَ َ َ
ِ فَم ـعَائِرِ اللَّهَّ ـرْوَةَ مِِنْ �شَ َ ْ

فَـا وَالم 	 قال تعـالى:  إِنَّ الصَّ
.[3[ ـاَ  فَ بِِّهِ ـوَّ نْ يَطَّ

َ
يْْـهِ أ عََلََ

]- فرضيته فيّ السنة.
	 حديث )جبريل(.

	حديث )بنيّ الإسلام عى خمسِ(.
]- ثمار الحج ومزاياه. 

الله جل وعلا . 	 الحج من أحب الأعمال إلى 
	 سـئل النبيّ )صلى الله عليه وسـلم(: أي العمل أفضل ؟ قال: ))إيمان بالله 
ورسـوله((، قيل: ثم ماذا ؟ قال: ))الجَّهاد فيّ سـبيل الله ((، قيل: ثم ماذا ؟ 

مبرور((]4]. ))حج  قال: 
الله.  	 يعتبر الحاج والمعتمر من الوافدين إلى 

وقـــال رســـول الله )صى الله عليه وســـلم(: )) وفـــد الله ثلاثة: الغـــازي، والحاج، 
والمعتمر((]5].

1- سورة آل عمران، من الآية: 97.
2- سورة البقرة، الآية: 197.

3- سورة البقرة، من الآية: 158.
4- صحيـــح البخـــاري: ك: الحـــج، بـــاب – فضـــل الحـــج المبرور: 553/2: ص حيح مســـلم: ك: 

الإيمـــان، بـــاب – بيان كون الإيمـــان بالله تعالى أفضـــل الأعمال: 88/1.
5- السنن الكبرى النسائيّ: باب – فضل الحج: 1135/5، السنن الكبرى للبيهقيّ: 262/5.



160

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

	 يغفر للحاج وله الجَّنة 
قـــال رســـول الله )صى الله عليه وســـلم(:))العمرة إلى العمرة كفـــارة لما بينهما، 

والحج المـــبرور ليسِ له جزاء إلا الجنة ((]1].
ومن ثمار الحج أنه مؤتمر إسلاميّ عام للأمة كلها من مشارق الأرض ومغاربها، 
بمختلف أجناسـهم وألوانهم وأشكالهم ولغاتهم، كلهم ينادون نداء واحداً )لبيك 
اللهـم لبيـك، لبيـك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لـك والملك لا شريك لك(، 
وهو تعبير عن وحدة الأمة، ويتساوى فيّ اللباس ملكهم وعبدهم، غنيهم وفقيرهم 
الـذي بالـكاد يوفـر مبلغ الحـج، وفيه يمكن أن يتدارسـوا حال الأمـة ويضعوا 

الحلول المناسبة لكل حالة.
قـال الإمام السـجاد ع )وحـق الحج أن تعلم أنه وفادة إلى ربـك، وفرار إليه من 

ذنوبـك، وبـه قبول توبتك، وقضاء الفرض الـذي أوجبه الله عليك(]2].
لا شـك أن العقل السـليم يـدرك بأدنى إلتفات إلى أن الحج - وهـو الركن الرابع 
للإسـلام - جمـع من المزايا ما ليـسِ فيّ غيره من العبـادات، ذلك لأن وجوب أي 
عبادة عى العبد أما أن تكون حقا للعبودية، أو شـكرا لنعم الله عليه. وفيّ عبادة 
الحج إظهار العبودية وشـكر النعمة. فدليل الأول: هو أمر العبد بترك الرفاهية، 
وإظهار الشـعث وإلغاء النفث، ووجود الإنسـان عى حالة خضوع وذلة فيّ مثل 

الاحرام. حالة 
ونـــشير هنـــا إلى أن بعـــض العبـــادات بدنيـــة، وبعضهـــا ماليـــة، وعبـــادة جمعت 
بينهما، فإن فريضة الحج لم تجب عى الشخصَّ المكلف إلا عند وجود المال الكافيّ 

1- صحيـــح البخـــاري: ك: الحج، باب – وجوب العمرة وفضلها: 982/2: ص حيح مســـلم: ك: 
الحج، باب – فيّ فضل الحج والعمرة ويوم عرفة: 983/2.

2- شرح رسالة الحقوق: ص 311



161

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

وصحة البدن وأمن السرب، ومن هنا كان فيّ أداء الحج شكر النعمتين. ولما كانت 
أعمال الحج تؤدى مع عناء ومشقة لبعد الشقة وعظم المسافة، وخاصة إذا نأت 
الجهات عن أماكنه المقدسة؛ فهو عبادة تتطلب السفر، فيشاهد المسافر فيّ رحلته 
‍إلى تلك البقاع الطاهرة أماكن مقدسة وآثار مباركة، تملأ القلوب إيمانا ويقينا.

والحـــج ســـبيل التعـــارف والتآلـــف والتعـــاون، وتوثيـــق العلاقـــات والروابـــط 
والـــصلات بين ســـائر الشـــعوب الإسلاميـــة فتأتلـــف قلوبهـــم، وتتحـــد كلمتهـــم 
فيعملـــون مـــا يصلـــح شـــأنهم، ويقوم ما اعـــوج من أمرهـــم .يقول اللـــه تعالى: 
)ليشـــهدوا منافع لهـــم(. والمنافع التيّ يشـــهدها الحجيج كثيرة: فالحج موســـم 
ومؤتمر. الحج موســـم تجارة وموســـم عبادة. والحج مؤتمر اجتماع وتعارف، 
ومؤتمـــر تنســـيق وتعـــاون .وهـــو الفريضة التـــيّ تلتقـــيّ فيها الدنيـــا والآخرة 
كمـــا تلتقـــيّ فيهـــا ذكريـــات العقيـــدة البعيـــدة والقريبة...كمـــا يجـــد أصحـــاب 
الســـلع والتجـــارة فيّ موســـم الحج ســـوقا رائجة، حيـــث تجبى إلى البلـــد الحرام 
ثمـــرات كل شيء. مـــن أطـــراف الأرض. ويقـــدم الحجيـــج مـــن كل فـــج ومن كل 
قطـــر. ومعهـــم من خيرات بلادهم ما تفرق فيّ أرجاء الأرض فيّ شـــتى المواســـم. 
يتجمـــع كلـــه فيّ البلـــد الحـــرام فيّ موســـم واحد. فهو موســـم تجـــارة، ومعرض 
نتـــاج، وســـوق عالميـــة تقام فيّ كل عام. وهو موســـم عبادة تصفـــو فيه الأرواح، 
وهـــيّ تستشـــعر قربهـــا مـــن الله فيّ بيتـــه الحرام .وهـــيّ ترف حول هـــذا البيت 
‍وتـــستروح الذكريات التـــيّ تحوم عليه وترف كالأطياف من قريب ومن بعيد...

طيـــف إبراهيـــم الخليـــل عليـــه السلام، وهـــو يودع البيـــت فلذة كبده إســـماعيل 
وأمه، ويتوجه بقلبه الخافق الواجف إلى ربه: )ربنا إنيّ أسكنت من ذريتيّ بواد 
غير زرع عند بيتك المحرم، ربنا ليقيموا الصلاة، فاجعل أفئدة من الناس تهوي 
إليهـــم، وارزقهـــم من الثمرات لعلهم يشـــكرون( وطيـــف هاجر، وهيّ تستروح 



162

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

الماء لنفســـها ولطفلهـــا الرضيع فيّ تلك الحـــرة الملتهبة حول البيت، وهيّ تهرول 
بين الصفـــا والمـــروة وقد نهكهـــا العطش، وهدها الجهد وأضناها الاشـــفاق عى 
الطفل... ثم ترجع فيّ الجولة السابقة وقد حطمها اليأس لتجد النبع يتدفق بين 
يدي الرضيع الوضئ. وإذا هيّ زمزم، ينبوع الرحمة فيّ حصراء اليأس والجدب. 
وطيـــف إبراهيـــم عليه السلام، وهـــو يرى الرؤيـــا، فلا يتردد فيّ التضحية بفلذة 
كبـــده، ويـــمضي فيّ الطاعة المؤمنة إلى ذلك الأفق البعيد: )قال: يا بنيّ إنيّ أرى فيّ 
المنام أنيّ أذبحك فانظر ماذا ترى( فتجيبه الطاعة الراضية فيّ إســـماعيل )عليه 
السلام(: )قال: يا أبت افعل ما تؤمر، ســـتجدنيّ إن شـــاء الله من الصابرين(.. 
وإذا رحمـــة اللـــه تتـــجى فيّ الفـــداء: )وناديناه أن يـــا إبراهيم قـــد صدقت الرؤيا 
‍إنـــا كذلـــك نجـــزى المحســـنين، إن هذا لهـــو الـــبلاء المـــبين وفديناه بذبـــح عظيم

وطيف إبراهيم وإســـماعيل عليهما السلام، وهمـــا يرفعان القواعد من البيت فيّ 
إنابة وخشوع: )ربنا تقبل منا إنك أنت السميع العليم، ربنا واجعلنا مسلمين لك 
‍ومن ذريتنا أمة مسلمة لك، وأرنا مناسكنا وتب علينا، إنك أنت التواب الرحيم(

وتظـــل هـــذه الأطياف وتلـــك الذكريات، تـــرف وتتتابـــع حتى يلـــوح طيف عبد 
المطلـــب، وهو ينذر دم ابنـــه العاشر إن رزقه الله عشرة أبناء، وإذا هو عبد الله، 
وإذا عبـــد المطلـــب حريصـــا عى الوفاء بالنـــذر. وإذا قومه من حولـــه يعرضون 
عليـــه فكرة الفداء، وإذا هو يدير القداح حول الكعبة ويضاعف الفداء، والقداح 
يخـــرج فيّ كل مـــرة عى عبد الله، حتى يبلغ الفـــداء مئة ناقة بعد عشر، هيّ الدية 
المعروفـــة. فيقبـــل منه الفـــداء، فينحر المئـــة وينجو عبد الله .ينجـــو ليودع رحم 
آمنـــة أطهـــر نطفة وأكرم خلق الله عى الله محمد رســـول اللـــه ).صى الله عليه 
والـــه ( ثـــم يموت فكأنما فداه الله من الذبح لهـــذا القصد الوحيد الكريم الكبير.

ثـم تتواكـب الأطـراف والذكريـات، مـن محمد رسـول الله )ص( وهـو يدرج فيّ 



163

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

طفولتـه وصبـاه فوق هـذا الثرى، حول هـذا البيت... وهو يرفع الحجر الأسـود 
بيديـه الكريمتين فيضعـه موضعه ليطفئ الفتنة التيّ كادت تنشـب بين القبائل.. 
وهـو يصلي ويطوف.. وهـو يخطب.. وهو يعتكـف.. وإن خطواته )عليه الصلاة 
والسلام( لتنبض حية فيّ الخاطر، وتتمثل شـاخصة فيّ الضمير. يكاد الحاج هناك 
يلمحها وهو مسـتغرق فيّ تلك الذكريات.. وخطوات الحشـد من صحابته الكرام. 
وأطيافهـم ترف وتـدف فوق هذا الثرى، حـول ذلك البيت، تكاد تسـمعها الأذن، 

وتـكاد تراها الأبصار.
والحـج بعد ذلك كله مؤتمر جامع للمسـلمين قاطبة. مؤتمر يجدون فيه أصلهم 
العريـق الضارب فيّ أعماق الزمن منـذ أبيهم إبراهيم الخليل: )ملة أبيكم إبراهيم 
هو سـماكم المسـلمين من قبل وفيّ هذا(.. ويجدون محورهم الذي يشدهم جميعا 
إليـه: هذه القبلـة التيّ يتوجهون إليها جميعا ويلتفـون عليها جميعا.. ويجدون 
رايتهـم التـيّ يفيئون إليها. رايـة العقيدة الواحدة التيّ تتـوارى فيّ ظلها فوارق 
الأجنـاس والألـوان والأوطان.. ويجـدون قوتهم التـيّ قد ينسـونها حينا. قوة 
التجمـع والتوحـد والترابط الذي يضم الملايين. الملايـين التيّ لا يقف لها أحد لو 
فاءت إلى رايتها الواحدة التيّ لا تتعد راية العقيدة والتوحيد وهو مؤتمر للتعارف 
والتشـاور، وتنسـيق الخطط وتوحيد القوى، وتبادل المنافع والسـلع والمعارف 
والتجـارب، وتنظيـم ذلـك العالم الإسـلاميّ الواحد الكامل المتكامـل مرة فيّ كل 
عـام. فيّ ظل اللـه. بالقرب من بيت اللـه. وفيّ ظلال الطاعات البعيـدة والقريبة، 
‍والذكريـات الغائبـة والحـاضرة. فيّ أنسـب مكان، وأنسـب جو. وأنسـب زمان.

فذلك إذ يقول الله سـبحانه: )ليشـهدوا منافع لهم((.. كل جيل بحسـب ظروفه 
وحاجاتـه وتجاربه ومقتضياته. وذلك بعض ما أراده الله بالحج يوم أن فرضه 
عى المسـلمين، وأمر إبراهيم عليه السـلام أن يؤذن به فيّ الناس .أجل أعود ثانية 



164

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

فأقول: الحج هو اجتماع الألوف المؤلفة من المسـلمين المبعثرين فيّ سـائر أرجاء 
العالـم، المختلفـين فيّ الأجنـاس واللغات فيّ بقعة واحدة، ملبين بالروح والجسـم 
معا، نداء ربهم، وهم من بسـاطة الملبسِ، والتسـاوي فيّ الدرجات عى صورة لا 
توازيهـا صـورة فيّ أي شرع من الشرايع ولا مدنية مـن المدنيات الأرضية. وهم 
بـين أمير ومأمور، وحاكم ومحكوم وعربـيّ وتركيّ، وأفغانيّ وفارسي، وهندي 
وسـودانيّ، وحبشي وصينيّ، وأوربـيّ وأوقيانوسي، وبين أبيض ناصع، وأصفر 
فاقـع، وأحمـر قاتم، وأسـود فاحم والكل شـخوص بالأعين والأفئـدة إلى نقطة 
واحدة ليسِ فيّ ضمائرهم إلا موضوع واحد. تركوا الأهل والوطن، وهجروا المال 
والسـكن، خاضوا غمرات البحار الزاخرة، واقتحمـوا الصحارى الغامرة، لعبت 
هوج الرياح بهم تارة عى السفائن، ولفحتهم لوافح السموم طورا فيّ السباسب، 
خلعـوا عاداتهـم وتقاليدهم. وغيروا لباسـهم ومآكلهم. وصعـدوا وهم عى هذه 
الصورة التجريدية عى سطح جبل يضم أشتاتهم ويلم جمعهم. فماذا يكون من 
أثـر هـذا الموقف المهيب عليهم. وماذا تكون نتيجة هذا المنظر الفخم عى أفئدتهم 

.وأرواحهم؟
لا شـك أن تركـز كل تلك الأشـعة المنبعثة مـن صميم معانيهـم إلى عرض واحد 
ونقطـة مشـتركة، وهم عى هذه الصورة من المسـاواة والبسـاطة عى قمة ذلك 
الجيل الذي وقف عليه قبلهم بناة مجد هذه الأمة الكريمة من الشهداء والصالحين 
والعلمـاء العاملين، والأولياء المقربين، وفوق هؤلاء كلهم خاتم النبيين محمد كل 
ذلك يوحيّ إلى سرائرهم، وينقش فيّ صميم روعهم ويصور لهم فيّ لباب فطرهم، 
حقيقـة معنـى )الله أكبر( وناهيك برجل يعتقـد أن )الله أكبر( من يعتقد أن الله 
أكـبر، لا يرضـخ للـذل، ولا يسـتكين للعبوديـة، ولا يلين قياده فيّ يد غاشـم .من 
يعتقد أن الله أكبر، لا يخاف بطش العوادي، ولا يرهب قرع الحوادث، ولا ترتعد 



165

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

فرائصه من نازلة مهما عظمت. من يعتقد أن الله أكبر، لا يسـتعظم الأقوياء ولا 
يكـبر الأعليـاء، ولا يسـتخذي للكبراء .من يعتقد أن الله أكبر، لا ينسـحر بمدنية، 
ولا يؤلـه أي قـوة أجنبية ولا ييأس من بلوغ أمتـه أقصى المكانات العمرانية .من 
يعتقـد أن اللـه أكبر، كان رجلا صحيحا، وإنسـانا تامـا، وفاضلا صرفا، لأن من 
يعتقـد أن اللـه أكبر لا يسـتبد ولا يتكبر ولا يتجبر، ولا يعجب بنفسـه، وهيّ من 
كـبرى مهلـكات الإنسـان، ثم لا يـسرف لأن باعث الإسراف حـب التفرد، وكيف 
‍يتفـرد واللـه أكبر، ولا يقتر لأن موجبـه خوف الفقر، وكيف يخافـه والله أكبر.

وصفـوة القـول أنه لا يقارف دنيئة سـواء كانت معنوية أو حسـية، لأن مثيرها 
إرضاء الهوى، وكيف يرضى هواه من يعتقد أن الله أكبر. نعم من كان يعتقد أن 
الله أكبر عى هذه الصورة كان مسـلما حقا، ولو قلت: إن الذي سـما بهمم آبائنا 
الأولين، فرفعهم فيّ بضع وعشرين سنة، إلى أعلاء عليين هو محض اعتقادهم أن 

الله أكبر، لما كنت مغاليا فيّ المقال، ولا ذاهبا مذهب الشـعر والخيال]1].

1- ينظر شرح رسالة الحقوق: ص 317.



166

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

 المطلب الثانيّ
إخلاص العبادة.

اللغة.  أولاً: الإخلاص فيّ 
 )خ ل ص: )خلـصَّ( الـشيء صار )خالصاً( وبابه دخل... و) خلاصته( السـمن 
بالضـم مـا خلـصَّ منـه،... و ) الإخـلاص( أيضاً فيّ الطاعـة ترك الريـاء وقد ) 

أخلصَّ( للـه الدين (]1].
 )خلـصَّ: خلـصَّ الـشيء، بالفتح، يخلـصَّ خلوصـاً وخلاصاً إذا كان قد نشـب 
ثـم نجا وسـلم، وأخلصه وخلصه وأخلـصَّ لله دينه: أمحضـة. وأخلصَّ الشيء: 
اختـاره... والمخلـصَّ: الـذي وحد الله تعـالى خالصاً ولذلك قيل لسـورة: قل هو 
اللـه أحد، سـورة الإخلاص؛ قال ابن الأثير: سـميت بذلك لأنهـا خالصة فيّ صفة 
اللـه تعـالى وتقـدس، أو لأن اللافظ بها قد أخلصَّ التوحيـد لله عز وجل، وكلمة 

الإخلاص كلمـة التوحيد (]2].
ثانياً: الإخلاص فيّ الاصطلاح.  
وردت تعاريف كثيرة نذكر منها: 

	 )والإخـلاص شرعـاً: هو أن تبتغيّ بعملك وجه اللـه تعالى، فإن قصدت بعملك 
غـيره تعـالى لم يقبله هو سـبحانه أغنـى الشركاء عن الشرك، فهـو تجريد قصد 

التقـرب إلى الله عز وجل عن جميع الشـوائب(]3].
	 )إفـراد اللـه تعـالى بالقصد، وهـو أن يريد بطاعته التقـرب إلى الله تعالى دون 
شيء آخـر، من تصنع لمخلوق، أو اكتسـاب محمدة عنـد الناس، أو محبة أو مدح 

1- مختار الصحاح، للرازي، باب ـ خ ل ص: 1/ 94.
2- لســـان العـــرب، لابـــن منظـــور، باب ـ فضل الخـــاء المعجمـــة: 7/ 26؛ ينظر: تـــاج العروس، 

للزبيـــدي، بـــاب ــــ خ ل ص: 17 / 563.
3- فصل الخطاب فيّ الزهد والرقائق والآداب: 6/ 85.



167

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

من الخلق أو معنى آخر سـوى التقـرب إلى الله تعالى(]1].
	 وعـرف أيضـاً: خلوص القلب من تأليه ما سـوى الله تعـالى وإرادته ومحبته، 
فخلصَّ لله، فلم يتمكن منه الشيطان. وأما إذا صادفه فارغاً من ذلك، تمكن منه 
بحسـب فراغه، فيكون جعله مذنباً مسـيئاً فيّ هذه الحال عقوبة له عى عدم هذا 

العدل(]2]. الإخلاص، وهيّ محض 
	 وعـرف بأنه: نظر الأكياس فيّ تفسـير الإخـلاص فلم يجدوا غير هذا: أن تكون 
حركاته وسـكناته فيّ سره وعلانيته لله تعالى وحده، لا يمازجه شيء لا هوى ولا 

نفـسِ ولا دنيا ]3].
ثالثاً: الأمر بالإخلاص فيّ القرآن الكريم. 

ا  نْزَلِْنَ
َ

1- أمره تعالى لرسـوله )صلى الله عليه وسـلم( بذلك، قال تعالى:  إِنَاَّ أ
. [4[  َيـن لُِصًـا لََهُ الدِّ َ مُُخْ ـدِ اللَّهَّ َـقِّ فََاعْْبُ ْ

ـكَ الْكِتَـابَ بِِالْح إِلَِيْ
يـنَ  ـنَ لََهُ الدِّ لُِصِ�ي َ مُُخْ عْبُـدُوا اللَّهَّ  لِِيَ

َّ
وا إِلَّا مِِرُ

ُ
2ـ أمـره تعالى لعبـاده، قـال تعـالى: وَمَـا أ

مَـةِ  ]5]. وقولـه تعـالى: هُْوََ  ِّ �ي َ كَاةَ وَذَلِِكَ دِيـنُ الْ�ق ـلََاةَ وَيُـؤْتَُوا الزَّ مُـوا الصَّ ـاءَ وَيُقِ�ي حُنََفَ
.[6[ ـنَ  �ي ِ

َ
العَْالم رَبِّ   ِ لِلَّهَّ مَْـدُ 

ْ
الْح يـنَ  الدِّ لََهُ  ـنَ  لُِصِ�ي مُُخْ فََادْعُْوهُ  هُْوََ   

َّ
إِلَّا إِلََهَ   

َ
لَّا الْـيَُّ 

رابعاً: الإخلاص فيّ السنة. 
	 جاء فيّ الحديث: قال رسول الله )صلى الله عليه وسلم(: ))قال الله تبارك 
وتعالى: أنا أغنى الشركاء عن الشرك، من عمل عملاً أشرك فيه معيّ غيري، تركته 

1- الإخلاص وأثره فيّ قبول الأعمال، فضيلة الدكتور: عبد الله محمد بن محمد الطيار، الأستاذ 
بجامعة الأمام أحمد بن سعود الإسلامية بالرياض، د.ت: 1/ 3.

2- شرح العقيدة الطحاوية: 2/ 646.
3- الإخلاص وأثره فيّ قبول الأعمال: 1/ 3.

4- سورة الزمر، الآية :2.

5- سورة البينة، الآية :5.
6- سورة غافر، الآية :65.



168

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

وشركه ((]1].
	 وقال رســـول الله )صى الله عليه وســـلم( يقول الله تعالى: ))الإخلاص سر من 

سري استودعته قلب من أحببت من عبادي ((]2].
	 وفيّ الحديـــث: كان رســـول اللـــه )ص( إذا أصبـــح قـــال: ))أصبحنـــا عى فطرة 
الإســـلام، وكلمة الإخلاص، ودين نبينا محمد، وملة أبينا إبراهيم حنيفاً مســـلماً، 

وما أنـــا من المشركين ((]3].
	 وفيّ الحديـــث قال الرســـول الأكرم صى الله عليـــه وآله:)) إن أول الناس يقضى 
يـــوم القيامة عليه رجل أستشـــهد، فأتيّ به فعرفـــه نعمه فعرفها، قال: فما عملت 
فيهـــا ؟ قـــال: قاتلت فيك حتى استشـــهدت، قال: كذبت، ولكنـــك قاتلت لأن يقال: 
جـــرئ، فقـــد قيل، ثم أمر به فســـحب عى وجهه حتى ألقـــيّ فيّ النار، ورجل تعلم 
العلـــم، وعلمـــه وقرأ القرآن، فأتيّ به فعرفه نعمه فعرفها، قال: فما عملت فيها ؟ 
قـــال: تعلمت العلم، وعلمته وقرأت فيك القرآن، قال: كذبت، ولكنك تعلمت العلم 
ليقـــال: عالـــم، وقرأت القـــرآن ليقال: هو قاري، فقد قيل، ثم أمر به فســـحب عى 
وجهه حتى ألقيّ فيّ النار، ورجل وســـع الله عليه، فأعطاه من أصناف المال كله، 
فأتـــيّ بـــه وعرفه نعمه فعرفها، قـــال: فما عملت فيها؟ قال: ما تركت من ســـبيل 
تحب أن ينفق فيها إلا أنفقت فيها لك، قال: كذبت، ولكنك فعلت ليقال: هو جواد، 

فقد قيل، ثم أمر به فســـحب عى وجهه ثم ألقيّ فيّ النار((]4].

ـــــ مـــن أشرك فيّ عمله غير اللـــه: 2289/4، ‍1- صحيـــح مســـلم: ك: الزهـــد والرقائق، بـــاب ـ
 برقم )2985(.

2- شرح فتح الباري: 109/4، )لم أجده فيّ كتب الحديث(.
3- صحيـــح مســـلم: ك: الزهـــد والرقائق: بـــاب ـ مـــن أشرك فيّ عمله غير اللـــه:4/ 2289، برقم 
)2985(، ســـنن ابن ماجة: باب ـ الرياء والســـمعة: 2/ 1405، برقم )4202(، واللفظ لمســـلم.
4- صحيح مسلم: كتاب الإمارة، باب ـ من قاتل للرياء والسمعة استحق النار: 3/ 1513، برقم 

.)1905(



169

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

والناس فيّ إخلاص العبودية عى أربعة أقسام: 
 القسـم الأول: أهـل الإخـلاص والمتابعة وهؤلاء ينطبق عليهم قولــه تعــالى: 
 .[1[   مَـةِ  ِّ �ي َ الْ�ق دِيـنُ  وَذَلِِكَ  كَاةَ  الزَّ وَيُـؤْتَُوا  ـلََاةَ  الصَّ مُـوا  وَيُقِ�ي ـاءَ  حُنََفَ يـنَ  الدِّ لََهُ  ـنَ  لُِصِ�ي مُُخْ  

وهـم أهل ) إيـاك نعبد وإياك نسـتعين(..
القسـم الثانـيّ: مـن لا إخلاص لـه ولا متابعة لـه، وهـؤلاء شرار الخلق، وهم 
المتزينـون بأعمـال الخير، يراءون بها الناس، ويحبون أن يحمدوا بما لم يفعلوا، 

ـا لََمْ  نْ يُحِْمَـدُوا بِِمَ
َ

ـونَ أ ا وَيُحِِبُّ تََوْ
َ

ـا أ حُـونَ بِِمَ يـنَ يَفِْرَ ِ
َّ

نَّ الَّذ حْسَـ�بَ  �قَ
َ

 لَّا بحقهـم:  تعـالى  قـال 
.[2[   لِـيٌم 

َ
أ ابٌ  عََذَ ـمْ  وَلََهُ العَْـذَابِ  مِِنَ  فَـازَُةٍ  بِِمَ مْ  ُ حْسَـبَنَهَّ �قَ فـَلََا  يَفْعَـوُا 

القسم الثالث: من هو مخلصَّ فيّ أعماله، لكنها غير متابعة الأمر، كجهال العباد 
والمنتسبين إلى الزهد والفقر، فتراهم يواصلون الصيام والقيام لكنهم يفوتوا كثير 
‍ممـا فرضـه الله دون علم، مثلاً يكونوا فيّ خلوة لا يؤدوا خلالها صلاة الجمعة..

لأن الأصل ليسِ فيّ عبادة الله فقط، بل فيّ عبادته كما أراد سبحانه وتعالى..
القسـم الرابـع: من أعمالـه عى متابعة الأمـر، لكنها لغير الله تعـالى، كطاعات 
المرائـين، وكالرجل قاتل رياء وسـمعة وحمية وشـجاعة وللمغنم ويحج ليقال، 

ويعلم ويؤلف ليقال، فهذه أعمال صالحة لكنها غير مقبولة، لقوله تعالى:  وَمَا 
.[[[   ـاءَ  حُنََفَ يـنَ  الدِّ لََهُ  ـنَ  لُِصِ�ي مُُخْ  َ اللَّهَّ عْبُـدُوا  لِِيَ  

َّ
إِلَّا وا  مِِرُ

ُ
أ

 وأهل القسـم الأول أهل مقام )إياك نعبد وإياك نسـتعين( عندهم أفضل العبادة 
.[4[ وأنفعها وأحقها بالإيثار والتخصيصَّ 

1- سورة البينة، من الآية: 5.
2- سورة آل عمران، الآية: 188.

3- سورة البينة، من الآية: 5.
4- ينظـــر: تجريـــد التوحيد المفيد: أحمد بن علي بن عبد القادر، أبو العباس الحســـينيّ العبيدي، 
تقيّ الدين المقريزي )ت845ه(، تحقيق: طه محمد الزينيّ، الجامعة الإسلامية ـ المدينة المنورة، 

ط)1409ه ـ 1989 م(: 1/ 43ـ 45.



170

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

)فإلهـام البر والتقوى ثمرة هذا الإخلاص ونتيجتـه، وإلهام الفجور عقوبة عى 
.[1[) خلوه من الإخلاص 

و)أهـل الإخـلاص والمتابعة: فأعمالهم كلهـا لله، وأقوالهـم ومنعهم وإعطاؤهم 
وحبهم وبغضهم كل ذلك لله تعالى لا يريدون من العباد جزاءً ولا شـكوراً، عدو 
الناس كأصحاب القبور، لا يملكون ضراً ولا نفعاً، ولا موتاً ولا حياةً ولا نشوراً، 

فإنـه لا يعامل أحداً من الخلق إلا لجهله بالله وجهله بالخلق.
والإخـلاص هـو العمل الذي لا يقبل الله من عامل عمـلًا صواباً عارياً منه، وهو 

ا  ـةً لََهَ َ رْضِ زُِي�ن
َ ْ
ـا مَـا عََلَىَ الأ عَنَْ الـذي ألزم عبـاده به إلى المـوت، قـال تعـالى:  إِنَاَّ �بَ

ـلًَا  ]2]، وأحسـن العمـل أخلصـه وأصوبه(]3]. حْسَـنُ عََمَ
َ

ـهُِمْ أ يُّ
َ

هُُمْ أ بْـوَُ لِِنَ

آثار الإخلاص. 	 
إنَ للإخلاص آثار كثيرة منها: 

1- سعادة المرء فيّ الدنيا والآخرة.
2- مباركة العمل القليل مع الإخلاص.

3- إنه شرط وسبب لصحة العبادة.
الله عليه وسلم( وهذا ما أمرنا به. 4- إنه تحقيق لمتابعة الرسول )صلى 

5- حياة الإنسان كلها بالنية الصالحة تكون عبادة لله.
6- يوجب يقظة القلب والضمير.

7- يتحى المخلصَّ بالمراقبة والمحاسبة لنفسه.
8- يكون بكاؤه من خشية الله صادقاً وله الأجر.

1- شرح العقيدة الطحاوية: 6/ 647.
2- سورة الكهف، الآية: 7.

3- تجريد التوحيد المفيد: 42/1.



171

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

9- إنه يرى نفسه مقصراً تجاه ربه عى الدوام.
10- ومن ثمراته التزام الطاعات والبعد عن المعاصي.

11- يجعل صاحبه مستمراً عى عمل الخير.
12- يسـتوي حالـه فيّ عبادتـه لله تعالى عندما يكـون خالياً وعندمـا يكون مع 

الناس.
13- يحثه الإخلاص عى السعيّ لتعلم العلوم الشرعية.

تبـين لنا ممـا تقدم أن الإخلاص لله تعالى أصل مهم مـن أصول عقيدتنا فحري 
بنـا أن نتمسـك بـه، وأن نصحح نياتنـا وكل حركاتنا وسـكناتنا ونجعلها وفقاً 
لمراد ربنا جل وعلا لنحضى برضوانه، ونحافظ عى مستوى إيماننا ما حيينا بل 
نزيـده قدر مسـتطاعنا بالطاعات فقد قال كثير مـن العلماء: الإيمان قول وعمل، 
قول باللسان وهو الإقرار، واعتقاد بالقلب، وعمل بالجوارح، مع الإخلاص بالنية 

الصادقة..
قالـوا: وكل مـا يطـاع اللـه عـز وجل به مـن فريضـة ونافلة فهو مـن الإيمان، 
والإيمـان يزيـد بالطاعـات، وينقصَّ بالمعـاصي، وأهل الذنوب عندهـم مؤمنون 
‍غير مسـتكملي الإيمان من أجل ذنوبهم، وإنما صاروا ناقي الإيمان بارتكابهم 

الكبائر]1]،أعاذنا الله وإياكم من الكبائر.
أمـا الإمـام السـجاد  فقد ضرب بسـهم وافـر فيّ الحديث عـن الإخلاص فيّ 
العبادة، حيث جاءت أدعيته مؤكدة لمعانيّ الإخلاص والدعوة إليه، فكان من دعائه 
عليه السلام إذا ابتدأ بالدعاء بدأ بالتحميد لله عز وجل والثناء عليه، فيقول: الحمد 
للـه الأول بلا أول كان قبلـه، والآخر بلا آخر يكون بعـده الذي قصرت عن رؤيته 

1- يُنظـــر: طريقـــك إلى الإخلاص والفقه فيّ الدين: عبـــد الله بن ضيف الله الرحيلي، دار الأندلسِ 
2001م: 41/1-55؛ الإخلاص وأثره فيّ قبول الأعمال: 42-16/1. الخضراء، ط1، 1421هـ ـ



172

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

أبصار الناظرين، وعجزت عن نعته أوهام الواصفين، ابتدع بقدرته الخلق ابتداعا 
واخترعهم عى مشيته اختراعا، ثم سلك بهم طريق إرادته وبعثهم فيّ سبيل محبته، 
لا يملكون تأخيرا عما قدمهم إليه ولا يستطيعون تقدما إلى ما أخرهم عنه، وجعل 
لـكل روح منهـم قوتا معلوما مقسـوما من رزقه، لا ينقصَّ مـن زاده ناقصَّ، ولا 
يزيـد مـن نقصَّ منهم زائد، ثـم ضرب له فيّ الحياة أجلا موقوتـا، و نصب له أمدا 
محـدودا، يتخطأ إليه بأيام عمره، ويرهقه بأعوام دهره، حتى إذا بلغ أقصى أثره، 
واسـتوعب حسـاب عمـره، قبضـه إلى ما ندبه إليه مـن موفور ثوابـه، أو محذور 
عقابـه، ليجزي الذين اسـاؤوا بما عملوا ويجزي الذين أحسـنوا بالحسـنى، عدلا 
منه، تقدسـت أسـماؤه، وتظاهرت آلاؤه، لا يسئل عما يفعل وهم يسئلون والحمد 
لله الذي لو حبسِ عن عباده معرفة حمده عى ما أبلاهم من مننه المتتابعة، وأسبغ 
عليهم من نعمه المتظاهرة، لتصرفوا فيّ مننه فلم يحمدوه، وتوسـعوا فيّ رزقه فلم 
يشكروه، ولو كانوا كذلك لخرجوا من حدود الإنسانية إلى حد البهيمية فكانوا كما 

وصف فيّ محكم كتابه » إن هم إلا كالأنعام بل هم أضل سـبيلا ».
والحمد لله عى ما عرفنا من نفسه وألهمنا من شكره، وفتح لنا من أبواب العلم 
بربوبيتـه ودلنـا عليـه من الاخلاص لـه فيّ توحيده، وجنبنا من الإلحاد والشـك 
فيّ أمـره، حمـدا نعمر به؛ فيمن حمده من خلقه، ونسـبق به من سـبق إلى رضاه 
وعفوه حمدا يضئ لنا به ظلمات البرزخ، ويسهل علينا به سبيل المبعث، ويشرف 
بـه منازلنـا عنـد مواقف الأشـهاد، يـوم » تجـزى كل نفسِ بما كسـبت وهم لا 
يظلمـون يـوم لا يغنـيّ مولى عن مولى شـيئا ولا هم ينصرون، حمـدا يرتفع منا 
إلى أعـى عليين فيّ كتاب مرقوم يشـهده المقربون، حمـدا تقر به عيوننا إذا برقت 
الأبصـار وتبيـض به وجوهنا إذا اسـودت الابشـار، حمدا نعتق بـه من أليم نار 
اللـه إلى كريـم جـوار الله، حمدا نزاحم بـه ملائكته المقربين، ونضـام به أنبيائه 



173

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

المرسـلين فيّ دار المقامة التيّ لا تزول، و محل كرامته التيّ لا تحول، والحمد لله 
الذي اختار لنا محاسـن الخلق وأجرى علينـا طيبات الرزق، وجعل لنا الفضيلة 
بالملكـة عـى جميع الخلق، فـكل خليقته منقادة لنا بقدرتـه، وصائرة إلى طاعتنا 
‍بعزتـه، والحمـد لله الـذي أغلق عنا بـاب الحاجة إلا إليه، فكيـف نطيق حمده؟

أم متى نؤدي شكره؟! لا، متى؟ والحمد لله الذي ركب فينا آلات البسط، وجعل 
لنـا أدوات القبـض، ومتعنا بـأرواح الحياة، وأثبت فينا جـوارح الأعمال وغذانا 
بطيبـات الـرزق، وأغنانا بفضلـه، وأقنانا بمنه، ثم أمرنا ليختـبر طاعتنا، ونهانا 
ليبتلي شكرنا فخالفنا عن طريق أمره، وركبنا متون زجره، فلم يبتدرنا بعقوبته، 
و لـم يعاجلنـا بنقمته، بل تأنانا برحمته تكرمـا، وانتظر مراجعتنا برأفته حلما، 
والحمـد للـه الذي دلنا عى التوبة التيّ لـم نفدها إلا من فضله، فلو لم نعتدد من 
فضله إلا بها لقد حسـن بلاؤه عندنا، وجل إحسـانه إلينا، و جسـم فضله علينا؛ 
فما هكذا كانت سنته فيّ التوبة لمن كان قبلنا، لقد وضع عنا ما لا طاقة لنا به، و 
لم يكلفنا إلا وسـعا، و لم يجشـمنا إلا يسرا، و لم يدع لأحد منا حجة ولا عذرا، 
فالهالك منا من هلك عليه، والسعيد منا من رغب إليه، والحمد لله بكل ما حمده 
بـه أدنى ملائكتـه إليه وأكرم خليقتـه عليه وأرضى حامديه لديـه، حمدا يفضل 
سـائر الحمـد كفضل ربنا عى جميع خلقـه، ثم له الحمد مكان كل نعمة له علينا 
وعـى جميـع عباده الماضين والباقـين عدد ما أحاط به علمه من جميع الأشـياء، 
ومكان كل واحدة منها عددها أضعافا مضاعفة أبدا سرمدا إلى يوم القيمة، حمدا 
لا منتهـى لحده، ولا حسـاب لعـدده، ولا مبلغ لغايته، ولا انقطـاع لأمده، حمدا 
يكون وصلة إلى طاعته وعفوه، وسببا إلى رضوانه وذريعة إلى مغفرته، وطريقا 
إلى جنتـه، وخفيرا من نقمته، وأمنا من غضبـه وظهيرا عى طاعته، وحاجزا عن 
معصيته، وعونا عى تأدية حقه ووظائفه، حمدا نسعد به فيّ السعداء من أوليائه، 

الشهداء]1]. ونصير به فيّ نظم 

: ص 23. 1- شرح رسالة الحقوق للإمام السجاد 



174

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

 المطلب الثالث
 شكر المنعم وعدم كفر النعم. 

اللغة.  أولاً: تعريف الشكر فيّ 
 الشـكر: عرفان الإحسان ونشره، وحمد موليه، وهو الشكور أيضًا، قال الله عزَ 

وجل: لا نريد منكم جزاءً ولا شكوراً ]1].
والشـكر: الثناء عى المحسـن بما أولاكه من المعروف: يقال: شـكرته وشكرت له 

أفصح]2]. وباللام 
وفيّ اللسـان: )الشـكر: عرفان الإحسان ونشره، وهو الشـكور أيضاً. قال ثعلب: 
الشكر لا يكون إلا عن يد، والحمد يكون عن يد وعن غير يد، فهذا الفرق بينهما.

والشـكر مـن الله: المجازاة والثناء الجميل، شـكره وشـكر له شـكراً وشـكوراً 
نخيلة:  أبو  قال  وشـكرانا؛ً 

شكرتك إن الشكر حبل من التقى    وما كل من أوليته نعمة يقضي
قـال ابـن سـيده: وهذا يدل عى أن الشـكر لا يكون إلا عن يـد، ألا ترى أنه قال: 
ومـا كل مـن أوليته نعمـةً يقضي؟ أي ليسِ كل من أوليته نعمةً يشـكرك عليها.. 
وحكى اللحيانيّ: شـكرت الله وشكرت لله وشـكرت بالله، وكذلك شكرت نعمة 

الله، وتشـكر له بلاءه: كشكره.. 
وتشـكرت له: مثل شـكرت له وفيّ حديث يعقوب: أنه كان لا يأكل شـحوم الإبل 

تشـكراً لله عز وجل( ]3].

1- العين: باب ـ الكاف والشين والراء معهما ك ش ر، ك ر: 293/5، تهذيب اللغة: باب ـ أبواب 
الكاف والشين: 10/10.

2- الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية: باب ـ ]شكر]: 702/2.
3- لسان العرب: باب ـ فصل الشين المعجمة: 424/4.



175

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

ثانياً: تعريف الشكر فيّ الاصطلاح. 
  )شكر الله: ثناء عليه بنعمه وأياديه والاعتراف بنعمة المنعم عى وجه الخضوع.

وقيـل: الشـكر: الثنـاء عى المحسـن بذكر إحسـانه، وهو أن تعلـم أن النعمة من 
الله وحده، وقد وردت آيات كثيرة لبيان حال الناس تجاه عبادة الشـكر مع أنها 

ـادِيَ  ـوُا آَلَ دَاوُودَ شُـكْرًا وَقَلِِيـلٌ مِِنْ عِْبَ من أفضل الطاعـات، منها قوله تعـالى: اعَْمَ
 .[2[)[1[ ـكُورُ  َّ السش

ثالثاً: الأمر بالشكر فيّ القرآن الكريم. 
وردت آيات كثيرة توجب شكر العبد لمولاه منها: 

نْ مِِنَ 
ُ
	 خطابه لرســـوله )صى الله عليه وســـلم( وأمره بالشـــكر، قال تعالى:  وَك

  .[3[  َـــاكِرِين َّ السش
ـهُ  مُّ

ُ
ـهُ أ لََتْ يْـهِ حَْمَ الِدَ نسَْـانَ بُِوَ � ِ

ْ
ـا الْإ يِّْنَ 	 وصيتـه تعالى لكل إنسـان، قـال تعـالى:  وَوَصَّ

  .[4[ ـرُ  الْمَصِ�ي إِلََيَّ  يْـكَ  الِدَ وَلَِوَ لَِي  اشْـكُرْ  نِ 
َ

أ ـنِ  عََامَ�يْ فِِي  صَـالَُهُ  وَ�نِ وَهْـنٍ  عََلَىَ  وَهْنًـا 
 

َ
ْ وَاشْـكُرُوا لَِي وَلَّا ُ

ـرْكُم
ُ
ذْك

َ
ـرُونَِى أ

ُ
	 وخطابـه لعمـوم المسـلمين، قـال تعـالى:  فََاذْك

 .[5[   ونِ  تََكْـفُِرُ
	 توعـد سـبحانه وتعـالى لمن يكفر بالعذاب الشـديد ولمن يشـكر بالزيادة، قال 
 .[6[ ـدِيدٌ  َ لسَش ابِِّي  عََذَ إِنَّ  تُُمْ  ـفَِرْ

َ
ك ـنْ  وَلَ�ئِ ـمُْ  زُِيدَنَّ

َ َ
لأ شَـكَرْتُُمْ  ـنْ  لَ�ئِ ـمُْ  رَبُّ نَ  ذَّ

َ
تََـأ وَإِذْ    تعـالى: 

نة.  رابعاً: الشكر فيّ السُّ
وردت أحاديث كثيرة عن الشكر منها: 

1- سورة سبأ، من الآية: 13.
2- مجلة البحوث الإسلامية: 174/87.

3- سورة الزمر، من الآية: 66.
4- سورة لقمان، الآية: 14.

5- سورة البقرة، الآية: 152.
6- سورة إبراهيم، الآية: 7.



176

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

	 جاء فلي الحديث، قال رسول الله )صى الله عليه وسلم(: ))عجباً لأمر المؤمن، 
إن أمره كله خير، وليسِ ذاك لأحد إلا المؤمن، إن أصابته سراء شـــكر، فكان خيراً 

له، وإن أصابته ضراء، صبر فكان خيراً له((]1].
	 أن رســـول اللـــه )صى الله عليه وســـلم(، قال: ))من قال حـــين يصبح اللهم ما 
أصبـــح بـــيّ من نعمة فمنك وحدك لا شريك لك فلك الحمد ولك الشـــكر. فقد أدى 

شـــكر يومه ومن قال مثل ذلك حين يمسي قد أدى شـــكر ليلته((]2].
	 وعـــن النبـــيّ )صـــى اللـــه عليـــه وســـلم(، قـــال: ))لا يشـــكر اللـــه من لا يشـــكر 

النـــاس((]3].
	 وقـــال رســـول اللـــه )صى الله عليه وســـلم(: ))لا ينظر الله إلى امرأة لا تشـــكر 

زوجها وهيّ لا تســـتغنيّ عنه((]4].
	 وقال رسول الله )صى الله عليه وسلم(: ))إذا رأى أحدكم أحداً فيّ بلاء فليقل 
الحمد لله الذي عافانيّ مما إبتلاك به وفضلنيّ عى كثير ممن خلق تفضيلا فإنه 

إذا قال ذلك كان شكر تلك النعمة((]5].
نشـــير هنا غى أن شـــكر النعمة للمنعم يكون أولاً بمعرفتهـــا والاعتراف بأن الله 
تعالى هو مسديها والمنعم بها، وبالحمد لله والثناء عليه بها، وبالتصرف بها فيما 
يحبه ويرضيه وهو ما أســـداها لأجله مـــن حكمة ورحمة. وهو هنا حفظ حياتنا 

1- صحيح مسلم: كتاب الزهد والرقائق، باب ـ المؤمن أمره كله خير: 4/ 2295، برقم )2999(.
2- سنن أبيّ داود: باب ـ ما يقول إذا أصبح: 4/ 477، برقم )5075(، السنن الكبرى للنسائيّ: 

9/ 8، برقم )9750(، واللفظ لأبيّ داود.
3- المصدر نفسه: باب ـ فيّ شكر المعروف: 4/ 403، برقم )4813(.

4- السنن الكبرى للنسائيّ: باب ـ شكر المرأة لزوجها: 8/ 239، برقم )9086(.
5- مســـند البزار المنشـــور باســـم البحـــر الزخـــار: 16 / 63، برقم )9106(، الدعـــاء للطبرانيّ: 
ســـليمان بـــن أحمـــد بن أيوب بـــن مطير اللخميّ الشـــاميّ، أبو  القاســـم الطبرانـــيّ )ت: 360ه(، 
تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية – بيروت، ط1، 1413ه، باب ـ القول عند 

رؤية مبـــتى: 1/ 245، برقم )800(.



177

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

البدنيـــة أفـــراداً وجماعـــات، خاصة وعامة، والاســـتعانة كذلك عـــى حفظ حياتنا 
الروحية التيّ تكمل بها الفطرة بتزكية الأنفسِ وتأهيلها لحياة الآخرة الأبدية]1].

والشـكر الحقيقيّ: أن يكون مشـغوفاً غاية الشـغف بحب من أنعم عليه بنعمة 
الإيجاد والأحاسيسِ والقوى، وتفضل عليه بسائر نعمه وفضله وجوده وإحسانه 
الدائـم المتواصـل، ويكون ذاكراً له ذكراً صحيحاً من أعماق قلبه، متفكراً فيّ آياته 
وآلائه وعظمته وجلاله، سـابحاً فيّ بحر معرفته، والتلذذ بذكر أسـمائه الحسنى، 
والفـرح بقراءة كتابه العزيز، بحيث يمتلئ قلبـه بمحبته وتعظيمه، والاطمئنان 
بوعده، والابتهاج والسرور بذكره جل وعلا. فإذا كان كذلك سعى للقيام بشكر 
الله شكراً عمليًّا، وذلك بحسن التصرف فيّ نعمه بأن يستعملها فيما يرضيه، وأن 
يكون ممتثلاً لأوامره، مسارعاً فيّ طاعته، مجتنباً نواهيه، حافظًا لحدوده، غيورًا 

مًا لرسـوله، مقتديًا به فيّ كُلِّ ما يأتيّ ويذر. عى دينه وحرماته، معظِّ
 أما الإمام السـجاد عليه السـلام؛ فقد كانت أكثر أدعيته تتضمن الشـكر للمنعم 
جـل فيّ عـلاه، ولعـل من نوابغ الكلم قولـه عليه السـلام: أللهَُمَ إنَ أحََـداً لاَ يَبلْغُُ 
مِنْ شُـكْرِكَ غَايَةً إلاّ حَصَلَ عَليَهِْ مِنْ إحْسَـانِكَ مَا يُلزِْمُهُ شُكْرَاً، وَلا يَبلْغُُ مَبلْغَاً مِنْ 
اً دُونَ اسْتحِْقَاقِكَ بِفَضْلكَِ، فَأشَْكَرُ عِباَدِكَ عَاجِزٌ  طَاعَتكَِ وَإن اجْتهََدَ إلاَ كَانَ مُقَصرِّ
ٌ عَنْ طَاعَتكَِ، لا يَجِبُ لاحَِدٍ أنَْ تَغْفِرَ لهَُ بِاسْـتِحْقَاقِهِ،  عَنْ شُـكْرِكَ وَأعَْبدَُهُمْ مُقَصرِّ
وَلا أنَْ تَرْضَى عَنهُْ بِاسْتيِجَابِهِ، فَمَنْ غَفَرْتَ لهَُ فَبطَِولكَِ، وَمَنْ رَضِيتَْ عَنهُْ فَبفَِضْلكَِ 
تَشْكُرُ يَسِيرَ مَا شُكِرْتَهُ وَتُثيِبُ عَىَ قَليِلِ مَاتُطَاعُ فِيهِ حَتىَ كَأنََ شُكْـرَ عِباَدِكَ الذَِيْ 
أوَْجَبـْتَ عَليَهِْ ثَوَابَهُـمْ وَأعَْظَمْتَ عَنهُْ جَزَاءَهُـمْ أمَْرٌ مَلكَُوا اسْـتطَِاعَةَ الامِْتنِاَعِ مِنهُْ 
دُونَـكَ، فَكَافَيتْهَُمْ أوَْ لمَْ يَكُنْ سَـببَُهُ بِيدَِكَ فَجَازَيْتهَُمْ، بَــلْ مَلكَْـتَ يَا إلهِيّ أمَْرَهُمْ 
قَبـْلَ أنَْ يَمْلكُِـوا عِباَدَتَكَ، وَأعَْـدَدْتَ ثَوَابَهُمْ قَبلَْ أنَْ يُفِيضُـوا فِيّ طَاعَتكَِ، وَذَلكَِ أنََ 

1- تفسير القرآن الحكيم )تفسير المنار(: 8/ 290.



178

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

سُـنتَكََ الافِْضَالُ، وَعَادَتَكَ الاحِْسَـانُ، وَسَبيِلكََ العَْفْوُ، فَكُلُّ البَْريِِّةِ مُعْتَرفَِةٌ بِأنََكَ غَيْرُ 
ـلٌ عَىَ مَنْ عَافَيتَْ، وَكُلٌّ مُقِرٌّ عَىَ نَفْسِـهِ  ظَالـِمٍ لِمـَنْ عَاقَبتَْ، وَشَـاهِدَةٌ بِأنََكَ مُتفََضِّ
ِ عَمَـا اسْـتَوْجَبتَْ، فَلوَْلا أنََ الشَـيْطَانَ يَخْتدَِعُهُمْ عَـنْ طَاعَتكَِ مَا عَصَاكَ  بِالتقَْصِـيرْ
. ‍عَـاصٍ، وَلـَوْلا أنََـهُ صَوَرَ لهَُـمُ الباَطِلَ فِيّ مِثـَالِ الحَْقِّ مَا ضَلَ عَـنْ طَرِيْقِكَ ضَالٌّ
فَسُـبحَْانَكَ مَا أبَْيَنَ كَرَمَكَ فِيّ مُعَامَلةَِ مَنْ أطََاعَكَ أوَْ عَصَاكَ، تَشْـكُرُ للمُْطِيعِْ مَا أنَْتَ 
تَوَليَتْـَهُ لهَُ، وَتُمْلِي للِعَْاصِي فِيمَْا تَمْلكُِ مُعَاجَلتَهَُ فِيهِْ، أعَْطَيتَْ كُلاًّ مِنهُْمَا مَا لمَْ يَجِبْ 
لـَهُ، وَتَفَضَلـْتَ عَىَ كُلٍ مِنهُْمَا بِمَا يَقْصُرُ عَمَلهُُ عَنهُْ وَلـَوْ كَافَأتَْ الْمطُِيعَ عَىَ مَا أنَْتَ 
تَوَليَتْهَُ لاوَْشَكَ أنَْ يَفْقِدَ ثَوَابَكَ، وَأنَْ تَزُولَ عَنهُْ نِعْمَتُكَ وَلكِنكََ بِكَرَمِكَ جَازَيْتهَُ عَىَ 
الْمـُدَةِ القَْصِيرةَِ الفَانِيةَِ بِالْمدَُةِ الطَوِيلةَِ الخَْالدَِةِ، وَعَىَ الغَْايَةِ القَْرِيبةَِ الزَائِلةَِ بِالغْايَةِ 
الْمدَِيـدَةِ البْاَقِيةَِ، ثُمَ لمَْ تَسُـمْهُ القِْصَـاصَ فِيمَا أكََلَ مِنْ رِزْقِكَ الـَذِي يَقْوَى بِهِ عَىَ 
طَاعَتكَِ، وَلمَْ تَحْمِلهُْ عَىَ الْمنُاَقَشَاتِ فِيّ الآلاتِ التَيِّ تَسَببََ بِاسِْتعِْمَالهَِا إلَى مَغْفِرَتِكَ، 
غْرى  وَلوَْ فَعَلتَْ ذلكَِ بِهِ لذََهَبَ بِجَمِيعِْ مَا كَدَحَ لهَُ وَجُمْلةَِ مَا سَـعَى فِيهِ، جَزَآءً للِصُّ
مِنْ أيَادِيْكَ وَمِننَكَِ، وَلبَقِيَّ رَهيناً بَيْنَ يَدَيْكَ بِسَـائِرِ نِعَمِكَ فَمَتىَ كَانَ يَسْتحَِقُّ شَيئْاً 
مِـنْ ثَوَابِـكَ، لا، مَتـَى؟ هَذَا يا إلهِيّ حَـالُ مَنْ أطََاعَكَ وَسَـبيِلُ مَنْ تَعَبـَدَ لكََ، فَأمََا 
العَْاصِيْ أمَْرَكَ وَالْموَُاقِـعُ نَهْيكََ فَلمَْ تُعَاجِلهُْ بِنقَِمَتكَِ لكَِيّْ يَسْتبَدِْلَ بِحَالهِِ فِيّ مَعْصِيتَكَِ 
حَالَ الانَِابَــةِ إلَى طَـاعَتـِـكَ، وَلقََـدْ كَــانَ يَسْتحَِقُّ فِيّ أوََلِ مَــا هَمَ بِعِصْياَنِكَ كُلَ 
مَـا أعَْـدَدْتَ لجَِمِيعِ خَلقِْكَ مِنْ عُقُوبَتـِكَ، فَجَمِيعُ مَا أخََرْتَ عَنهُْ مِـنْ وَقْتِ العَْذَابِ، 
وَأبَْطَـأتَ بِـهِ عَليَـْهِ مِنْ سَـطَوَاتِ النقَِمَةِ وَالعِْقَـابِ تَرْكٌ مِنْ حَقِّـكَ، وَرِضًى بِدُونِ 
وَاجِبكَِ، فَمَنْ أكْرَمُ مِنكَْ يَا إلهِيّ، وَمَنْ أشَْقَى مِمَنْ هَلكََ عَليَـْـكَ، لا، مَنْ؟ فَتبَاَرَكْتَ 
أنَْ تُوصَفَ إلاّ بِالاحِْسَانِ، وَكَـرُمْتَ أنَْ يُخَافَ مِنكَْ إلاّ العَْدْلُ، لا يُخْشََى جَوْرُكَ عَىَ 
مَـنْ عَصَاكَ، وَلاَ يُخَافُ إغْفَالُكَ ثَـوَابَ مَنْ أرَْضَاكَ. فَصَلِّ عَىَ مُحَمَدٍ وَآلهِِ وَهَبْ لِىْ 



179

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

أمََـلِي، وَزِدْنِيّ مِنْ هُدَاكَ مَا أصَِلُ بِـهِ إلَى التوَْفِيقِ فِيّ عَمَلِي، إنَكَ مَناَنٌ كَرِيم]1].
وهذا الدعاء يشتمل عى مضامين أخلاقية وتعبدية يضيق المقام بذكرها هنا؛ لكن 
نشـير إلى أبرزهـا، وهيّ ضرورة أن يلتجـئ العبد فيّ كل أحواله إلى الباري تعالى، 
وأن ينكسر فيّ مقام الحضرة الالهية حيث تتجى معانيّ الجبروت الإلهيّ فيّ قبال 

الضعف الإنسانيّ. 
المطلب الرابع: التزام الطاعات وترك المنكرات.

اللغة.  أولاً: الطاعة فيّ 
 )طـوع: طاع يطوع طوعـاً فهو طائع. والطوع: نقيض الكـره، تقول: لتفعلنه 
طوعـاً أو كرهـاً. طائعـاً أو كارهاً. وطاع له إذا انقاد لـه. إذا مضى فيّ أمرك فقد 

أطاعـك. وإذا وافقك فقد طاوعك(]2].
 )طـوع( الطـاء والواو والعين أصـل واحد يدل عى الاصحـاب والإنقياد. يقال: 
طاعـه يطوعـه، إذا انقاد معه ومضى لأمره. وأطاعه بمعنـى طاع له. ويقال لمن 

قد طاوعه.  غيره:  وافق 
والاسـتطاعة مشتقة من الطوع. كأنها كانت فيّ الأصل الاستطواع، فلما أسُقطت 
الواو جعلت الهاء بدلاً منها، مثل قياس الاسـتعانة والاسـتعاذة. والعرب تقول: 
تطاوع لهذا الأمر حتى تسـتطيعه. ثم يقولون: تطوع، أي تكلف اسـتطاعته(]3].

1- الصحيفة السجادية )ابطحيّ( - الإمام زين العابدين )ع(: ص183.
2- الـــعين، للفراهيـــدي، بـــاب – الـــعين والطـــاء و]و ا ي] معهـــا ع ط و، ط و ع، ع ي ط، ي ع 
ط: 209/2، تهذيـــب اللغـــة، للإزهري، باب – العين والطاء: 66/3؛ ينظر: لســـان العرب، لابن 

منظـــور، باب – فصل الطـــاء المهملة: 240/8.
3- معجم مقاييسِ اللغة، لابن فارس، باب ]طوع]: 431/3.



180

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

ثانياً: الطاعة فيّ الاصطلاح 
 )الطاعة: هيّ موافقة الأمر(]1].

 )الطاعة: هيّ حق الله عى عباده أن يعبدوه ولا يشركوا به شـيئاً ولابد مع ذلك 
أن يكـون العمـل صالحـاً وهو ما أمر الله به ورسـوله. فـكل طاعة عمل صالح 
‍وكل عمـل صالـح طاعة وهو العمل المشروع المسـنون إذ المشروع المسـنون هو

 المأمور به أمر إيجاب أو اسـتحباب وهو العمل الصالح وهو الحسـن وهو البر 
وهـو الخـير وضده المعصية والعمل الفاسـد والسـيئة والفجـور والشر والظلم 

والبغيّ(]2].
ثالثاً: تعريف المنكر لغة. 

 )نكـر: قال الليث: النكـر: الدهاء، والنكر: نعت للأمر الشـديد، والرجل الداهيّ، 
تقـول: فقله من نكـره ونكارته، والنكـرة: إنكارك الشيء وهـو نقيض المعرفة، 

ويقـال: أنكرت الشيء وأنا أنكره إنـكاراً ونكرته(]3].
 )والإنكار: الجحود(]4].

 )نكـر( النـون والكاف والراء أصل صحيح يدل عى خلاف المعرفة التيّ يسـكن 
إليها القلب. ونكر الشيء وأنكره: لم يقبله قلبه ولم يعترف به لسـانه(]5].

1- العـــدة فيّ أصـــول الفقـــه: القاضي أبو يـــعى، محمد بن الحسين بن محمد بـــن خلف ابن الفراء 
)ت: 458ه(، تحقيق وتعليق: د. أحمد بن علي بن سير المباركيّ، الأســـتاذ فيّ جامعة الملك محمد 

بن ســـعود الإسلامية، بدون ناشر، ط2، 1410ه-1990م: 163/1.
2- الاستقامة: 227/2، 228.

3- تهذيب اللغة، باب – أبواب الكاف والراء: 109/1.
4- الصحـــاح تـــاج اللغـــة وصحـــاح العربيـــة، بـــاب - ] نكـــر ]: 837/2؛ ينظـــر: لســـان العرب: 

.232/5
5- معجم مقاييسِ اللغة: 476/5.



181

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

رابعاً: تعريف المنكرات اصطلاحاً.
مفردها منكر وقد عرفناه فيّ الفصل السـابق وقلنا هو: كل ما نهى عنه الشـارع 

واستقبحه العقل السليم والأعراف.
خامساً: الأمر بالطاعة فيّ القرآن الكريم. 

قسَْـمَعُونَ  نْـتُُمْ �
َ

ـهُ وَأ ا عَِنْ ْ لَوَّ  تََوَ
َ

َ وَرَسُـولََهُ وَلَّا طِيْعُـوا اللَّهَّ
َ

ـوا أ يـنَ آَمََنُ ِ
َّ

هَـا الَّذ يُّ
َ

	  قـال تعـالى: يَـا أ
 .[1[

نْـتُُمْ 
ُ
ك نْ  إِ لََهُ  سُـو رَ وَ  َ للَّهَّ ا طِيْعُـوا 

َ
أ وَ نِـمُْ  ْ �بَ�ي تَ  ا ذَ ا  صْلِـوُ

َ
أ وَ  َ للَّهَّ ا ا  ـوُ تََّ فََا   تعـالى:  	قـال 

.[2[ ـنَ  �ي مَِنِ مُؤْ
.[3[  َسُول طِيْعُوا الرَّ

َ
َ وَأ طِيْعُوا اللَّهَّ

َ
	  وقال تعالى:  وَأ

واجتنـاب  أمرهمـا،  امتثـال  فيّ  أي:    سُـولَ  طِيْعُـوا الرَّ
َ

َ وَأ طِيْعُـوا اللَّهَّ
َ

 وَأ )وقولـه: 
نهيهمـا، فـإن طاعة الله وطاعة رسـوله، مدار السـعادة، وعنـوان الفلاح )فإن 
توليتـم( أي: عـن طاعـة الله وطاعة رسـوله،) فإنما عى رسـولنا البلاغ المبين( 
أي: يبلغكم ما أرسـل به إليكم، بلاغاً يبين لكم ويتضح وتقوم عليكم به الحجة، 
وليسِ بيده من هدايتكم، ولا من حسـابكم من شيء، وإنما يحاسـبكم عى القيام 

بطاعـة الله وطاعة رسـوله، أو عدم ذلك، عالم الغيب والشـهادة(]4].
سادساً: من ثمرات الطاعة التيّ وردت فيّ القرآن الكريم.

إنَ ثمرات طاعة الله ورسوله كثيرة جداً نذكر منها: 
خِرِ 

َ ْ
وْمِ الْآ ِ وَالِْيَ ونَ بِِاللَّهَّ 1- وصفهــم الله تعــالى بالصالحين، قال تعالى: يُؤْمَِنُ

مِِنَ  ـكَ  ولَِئِ
ُ

وَأ ـرَاتِ  ْ َ�ي
ْ

الخ فِِي  وَيُسَـارِعُْونَ  نْكَـرِ  ُ ْ
الم عَـنِ  ـوْنَ  وَيَنَْهَ عْـرُوفِ  َ ْ

بِِالم ونَ  مُِرُ
ْ

وَيَـأ

1- سورة الأنفال، الآية: 20.
2- سورة الأنفال، من الآية: 1.

3- سورة التغابن، من الآية: 12.
4- تيسير الكريم الرحمن فيّ تفسير كلام المنان: 867/1.



182

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

.[1[ ـنَ  �ي الِْحِ الصَّ
الله على الطريق المستقيم وعلى كلمة التوحيد  2- يثبتهم 

.[2[ ِخِرَة
َ ْ

ا وَفِِي الْآ َ �نْ�ي يََْاةِ الدُّ
ْ

ِ فِِي الْح ِتَق ا�ب لِ الثَّ وا بِِالْوَْ ينَ آَمََنُ ِ
َّ

ُ الَّذ ُ اللَّهَّ بِّتِّ 	  قال تعالى:  يُ�شَ
.[3[  َن �ي سْلِِمِ ُ ى لِِلْمْ َ ى وَُ�ْ وا وَهُْدً ينَ آَمََنُ ِ

َّ
َ الَّذ ثَبِّتِّ 	  قال تعالى:  لِِيُ

.[4[  َن حْسِنِ�ي ُ ْ
عَ الم َ َ

َ لم ا وَإِنَّ اللَّهَّ نََ مْ سُ�بُ ُ دِيَنَهَّ وا فِِينَا لَنََهْ ينَ جََاهَْدُ ِ
َّ

	  قال تعالى:  وَالَّذ
 

َ
َ وَرَسُـولََهُ لَّا ِ�يْعُـوا اللَّهَّ ُ 3- لا ينقصهم من أعمالهم شـيئاً، قـال تعـالى:  وَإِنْ بِق

.[5[   رَحِـيٌم  غََـوُرٌ   َ اللَّهَّ إِنَّ  ئًا  ـ�يْ َ سش الِـمُْ  عَْمَ
َ

أ مِِنْ  ـمُْ  يَلَِتْ
التزامهم يعود بالخر لهم.  ]- إن 

.[6[ ُْسِم ُ �ن �نْ
َ
حْسَنْتُُمْ لِأ

َ
حْسَنْتُُمْ أ

َ
	  قال تعالى:  إِنْ أ

.[	[   ًيْا ِ زًُا عَ�ن دْ فََازَُ فَُوْ َ وَرَسُولََهُ فَِقَ 	  قال تعالى: مَِنْ يُطِعِ اللَّهَّ
ـلَ  ِ وَعََمِ ـنْ دَعََا إِلََي اللَّهَّ  مِِمَّ

ً
لَّا حْسَـنُ قََوْ

َ
5- نالـوا ثناء الله عليهم، قال تعـالى: وَمَِنْ أ

.[8[ نَ  �ي سْـلِِمِ ُ ْ
الم مِِنَ  ـنِِي  إِنَّ وَقَالَ  ًـا  صَالِْح

 َ طِيْعُـوا اللَّهَّ
َ

ـوا أ يـنَ آَمََنُ ِ
َّ

هَـا الَّذ يُّ
َ

]- إن عـدم الطاعة تبطل الأعمال، قـال تعالى:  يَـا أ
.[9[   ُْالَـم عَْمَ

َ
طِـوُا أ ْ  �قُ�ب

َ
سُـولَ وَلَّا طِيْعُـوا الرَّ

َ
وَأ

قْـهِ  َّ َ وَيَ�ق َ اللَّهَّ ـ�ش َ وَرَسُـولََهُ وَيَحنْ 	- إنهـم من الفائزيـن، قـال تعـالى:  وَمَِنْ يُطِـعِ اللَّهَّ

1- سورة آل عمران، الآية: 114.

2- سورة إبراهيم، من الآية: 27.

3- سورة النحل، من الآية: 102.
4- سورة العنكبوت، الآية: 69.

5- سورة الحجرات، من الآية: 14.
6- سورة الإسراء، من الآية: 7.

7- سورة الأحزاب، من الآية: 71.
8- سورة فصلت، الآية: 33.
9- سورة محمد، الآية: 33.



183

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

.[1[   ائِـزُونَ  َ الْ�ن هُُمُ  ـكَ  ولَِئِ
ُ

فَأ
ينَ  ِ

َّ
ِ الَّذ

	- بشرهم الله بما يسعدون به فيّ الدنيا والآخرة، قال تعالى:  وََ�ِّ
مِِنْ  ـا  َ مِِنْهْ رُزُِقَُوا  ـا  َ لِمَّ

ُ
ك ـارُ  نُْهَُ

َ ْ
الأ ـا  حْتُِهَ �قَ مِِنْ  ـرِي  ْ حب �قَ ـاتٍ  جََنَّ ـمْ  لََهُ نَّ 

َ
أ َـاتِ  الِْح الصَّ ـوُا  وَعََمِ ـوا  آَمََنُ

ـرَةٌ  مُطَهَّ زُْوَاجٌ 
َ

أ فِيَهـا  ـمْ  وَلََهُ ا  شَـابِِّهً مُُتَ بِـهِ  تَُوا 
ُ

وَأ ـلُ  قََبْ مِِنْ  ـا  رُزُِقِْنَ ي  ِ
َّ

الَّذ ا  هَذَ قَالَُوا  رِزُْقًا  ـرَةٍ  ثََمَ
.[2[   َون وَهُُمْ فِيَهـا خََالِدُ

َ�عْتُُمْ  َ مَـا اسْـ�قَ ـوُا اللَّهَّ 	- لم يكلفهم الله إلا قدر اسـتطاعتهم، قال تعـالى:  فََاتََّ
فْلِوُنَ  ُ ْ

كَ هُُمُ الم ولَِئِ
ُ

سِهِ فَأ ْ �ن سِمُْ وَمَِنْ يُوقَ شُحَّ �نَ ُ �ن �نْ
َ
رًا لِأ ْ وُا خَ�ي �نِ �نْ

َ
طِيْعُوا وَأ

َ
عُوا وَأ وَاسَْمَ

.[3[

مْ ذَلِِكَ  ِ
دَ رَبِّهِّ اءُونَ عِِنْ مْ مَا يَسشَ 0]- وعده لهم بأي شيء يطلبوه، قال تعالى:  لََهُ

.[4[  َن حْسِنِ�ي ُ ْ
جَزَاءُ الم

َ وَرَسُـولََهُ  ]]- وأن الجَّنـة مسـتقراً لهم فيّ الآخرة، قال تعـالى:  وَمَِنْ يُطِـعِ اللَّهَّ
[5[   ـارُ  نُْهَُ

َ ْ
الأ ـا  حْتُِهَ �قَ مِِنْ  ـرِي  ْ حب �قَ ـاتٍ  جََنَّ يُدْخُِلْـهُ 

أمـا الإمام السـجاد ع؛ فأدعيتـه كلها حافلـة بالمعانيّ الأخلاقيـة الداعية للطاعة 
وتـرك المنكرات فهو يقول: )أيها النـاس، اتقوا الله، واعلموا أنكم إليه راجعون، 
فتجـد كل نفـسِ ما عملت من خير محضراً، وما عملت من سـوء تود لو أن بينها 
وبينه أمداً بعيداً، )ويحذركم الله نفسـه(.. ويحك ابن آدم الغافل، وليسِ مغفولاً 
عنه، إن أجلك أسرع شيء إليك، قد أقبل نحوك حثيثاً يطلبك، ويوشك أن يدركك، 
فكأن قد وفيت أجلك، وقد قبض الملك روحك، وصيرت إلى قبرك وحيداً، فرد إليك 

1- سورة النور، الآية: 52.
2- سورة البقرة، الآية: 25.

3- سورة التغابن، الآية: 16.
4- سورة الزمر، الآية: 34.

5- سورة الفتح، من الآية: 17.



184

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

روحك، واقتحم عليك ملكان منكر ونكير لمسـألتك، وشديد امتحانك، ألا وإن أول 
ما يسـألانك عن ربك الذي كنت تعبده، وعن نبيك الذي أرسـل إليك، وعن دينك 
الذي كنت تدين به، وعن كتابك الذي كنت تتلوه، وعن أمامك الذي كنت تتولاه، 
وعن عمرك فيما أفنيته، وعن مالك من أين اكتسـبته، وفيما أنفقته، فخذ حذرك، 
وانظر لنفسك، واعد الجواب قبل الامتحان، والمساءلة والاختبار، فإن تكن مؤمناً 
عارفاً بدينك، متبعاً للصادقين، موالياً لأولياء الله لقنك الله حجتك وأنطق لسانك 
بالصـواب، فأحسـنت الجواب، وبشرت بالجنة، والرضوان من الله، واسـتقبلتك 
الملائكـة بالروح والريحان، وإن لم تكن كذلك تلجلج لسـانك، ودحضت حجتك، 
وعييـت عن الجواب وبشرت بالنار، واسـتقبلت ملائكـة العذاب بنزل من حميم، 

وتصلية جحيم.
واعلم يا ابن آدم أن ما وراء هذا - يعنيّ السؤال فيّ القبر - أعظم، وأفظع، أوجع 
للقلوب يوم القيامة، ذلك يوم مجموع له الناس، وذلك يوم مشـهود، يجمع الله 
فيه الأولين والآخرين، يوم ينفخ فيّ الصور، ويبعثر فيه القبور، ذلك يوم الآزفة؛ 
إذ القلوب لدى الحناجر، كاظمين، ذلك يوم لا تقال فيه عثرة، ولا تؤخذ من أحد 
فديـة، ولا تقبـل من أحـد معذرة، ولا لأحد فيه مسـتقيل توبة، ليـسِ إلا الجزاء 
بالحسـنات، والجزاء بالسـيئات، فمن كان من المؤمنين عمل فيّ هذه الدنيا مثقال 
ذرة من خير وجده، ومن كان من المؤمنين عمل فيّ هذه الدنيا مثقال ذرة من شر 

وجده.
فاحـذروا أيهـا الناس من الذنـوب والمعاصي ما قد نهاكم عنهـا، وحذركموها فيّ 
الكتـاب الصادق، والبيـان الناطق، ولا تأمنوا مكر الله وتدمـيره عندما يدعوكم 
الشـيطان اللعين إليه من عاجل الشـهوات واللذات فيّ هذه الدنيا، فإن الله يقول: 
)إن الذيـن اتقـوا إذا مسـهم طائـف من الشـيطان تذكروا فإذا هـم مبصرون(، 



185

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

وأشـعروا قلوبكم خوف الله، وتذكروا ما قد وعدكم فيّ مرجعكم إليه من حسـن 
ثوابه، كما قد خوفكم من شـديد عقابه، فإنه من خاف شـيئاً حذره، ومن حذر 
شـيئاً تركه، ولا تكونوا من الغافلين المائلين إلى زهرة الحياة الدنيا، الذين مكروا 
السـيئات، وقد قال الله تعالى: )أفأمن الذين مكروا السـيئات أن يخسف الله بهم 
الأرض أو يأتهـم العـذاب من حيث لا يشـعرون * أو يأخذهـم فيّ تقلبهم فما هم 
بمعجزيـن * أو يأخذهـم عى تخوف(؛ فاحذروا ما حذركم الله بما فعل بالظلمة 
فيّ كتابه، ولا تأمنوا أن ينزل بكم بعض ما توعد به القوم الظالمين، فيّ كتابه، لقد 
وعظكم الله بغيركم، وإن السـعيد من وعظ بغيره، ولقد أسـمعكم الله فيّ كتابه 
مـا فعل بالقـوم الظالمين من أهل القرى قبلكم حيث قال: )وأنشـأنا بعدها قوماً 
آخرين( وقال: )فلما أحسـوا بأسـنا إذا هم منها يركضون( يعنيّ يهربون. قال: 
)لا تركضوا وارجعوا إلى ما ترفتم فيه ومسـاكنكم لعلكم تسـألون(؛ فلما أتاهم 
العذاب )قالوا يا ويلنا إنا كنا ظالمين(؛ فإن قلتم أيها الناس: إن الله إنما عنى بهذا 
أهـل الشرك، فكيف ذاك؟ وهو يقول: )ونضع الموازين القسـط ليوم القيامة فلا 
تظلم نفسِ شـيئاً وإن كان مثقال حبة من خردل أتينا بها وكفى بنا حاسـبين(.

اعلمـوا عباد الله أن أهل الـشرك لا تنصب لهم الموازين، ولا تنشر لهم الدواوين، 
وإنمـا يحـشرون إلى جهنم زمـراً، وإنما تنصب الموازين، وتنـشر الدواوين لأهل 
الإسـلام، فاتقوا الله عباد الله، واعلموا أن الله تعالى لم يحبب زهرة الدنيا لأحد 
مـن أوليائـه، ولم يرغبهم فيها، وفيّ عاجل زهرتهـا، وظاهر بهجتها، فإنما خلق 
الدنيا، وخلق أهلها ليبلوهم فيها أيهم أحسن عملاً لآخرته، وأيم الله لقد ضربت 
لكـم فيـه الأمثال، وضربت الآيات لقوم يعقلون، فكونوا أيها المؤمنون من القوم 
الذيـن يعقلـون، ولا قوة إلا بالله، وازهدوا فيها، زهدكم الله فيّ من عاجل الحياة 
الدنيا، فإن الله يقول: - وقوله الحق - )إنما مثل الحيوة الدنيا كماء أنزلناه من 



186

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

السماء فاختلط به نبات الأرض مما يأكل الناس والأنعام، حتى إذا أخذت الأرض 
زخرفهـا، وازينـّت، وظـن أهلها أنهم قـادرون عليهـا أتاها أمرنا ليـلا أو نهاراً 
فجعلناهـا حصيداً كأن لم تغن بالأمسِ كذلك نفصل الآيات لقوم يتفكرون(، ولا 
تركنوا إلى الدنيا، فإن الله قال لمحمد )صى الله عليه وآله(: )ولا تركنوا إلى الذين 
ظلمـوا فتمسـكم النـار(، ولا تركنوا إلى هـذه الدنيا وما فيها ركـون من اتخذها 
قراراً، ومنزل اسـتيطان. فإنها قُلعـة، ومنزل بُلغة، ودار عمل، فتزودوا الأعمال 
الصالحـة، قبـل تفـرق أيامها، وقبل الأذن مـن الله فيّ خرابها، فـكان قد أخربها 
الـذي عمرها، أول مرة، وابتدأها، وهو ولي ميراثها، واسـأل الله لنا ولكم العون 
عى تزود التقوى، والزهد فيّ الدنيا، جعلنا الله وإياكم من الزاهدين فيّ عاجل هذه 
الحيـاة الدنيـا، الراغبين فيّ جل ثواب الآخرة فإنما نحن له وبه، والسـلام عليكم 

الله وبركاته. ورحمة 
وهكـذا نجـد فيّ هذه الموعظة الكثير مـن البعد التصويري الفنـيّ المبدع والرائق 
، فلا نجاة  ا فشرٌّ لمشاهد يوم القيامة حين يجزى الناس بأعمالهم خيراً فخيٌر، وشرًّ
يومها للإنسان من عذاب الله إلا بالعمل الصالح، فهو الذي ينقذه من أهوال يوم 

القيامة ومشاهده المروعة.
   ويحـذر الإمـام السـجاد عليه السـلام من اقـتراف المعاصي والذنـوب، واتباع 
الشـهوات التيّ تلقيّ الناس فيّ شر عظيم، كما حذر ع من سـلوك طريق الظالمين، 
لأن الله تعالى أنزل بهم عقابه الصارم فأهلكهم ودمر ديارهم، وأذاقهم وبال ما 

يظلمون. كانوا 
وشيء آخـر بالـغ الأهمية فيّ هذه الموعظـة، هو أن موازين القسـط والعدل التيّ 
تنصب يوم القيامة إنما هيّ للمسلمين، وأما الذين كفروا فلا تنشر لهم الدواوين، 

ولا تنصب لهم الموازين، وإنما يسـاقون إلى جهنم زمرًا.



187

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

   ولذلك نجد الإمام السجاد عليه السلام يقول فيّ موضع آخر: كفانا الله، وإياكم 
الظالمين، وبغيّ الحاسدين، وبطش الجبارين، أيها المؤمنون لا يفتتنكم الطواغيت 
وأتباعهـم من أهـل الرغبة فيّ الدنيا، المائلون إليها، المفتونون بها، المقبلون عليها، 
وعى حطامها الهامد وهشيمها البائد غدًا، واحذروا ما حذركم الله منها، وازهدوا 
فيـث مـا زهدك الله فيه منهـا، ولا تركنوا إلى ما فيّ هذه الدنيـا ركون من أعدها 
داراً وقـراراً، وباللـه إن لكم مما فيها دليلاً من زينتها وتصريف أيامها، وتغييراً 
نقلاً بها، ومثلاتها، وتلاعبها بأهلها، إنها لترفع الخميل، وتضع الشريف، وتورد 
النار أقواماً غداً، ففيّ هذا معتبر ومختبر وزاجر لمنتبه، وإن الأمور الواردة عليكم 
فيّ كل يـوم وليلـة من مظلمـات الفتن، وحوادث البدع، وسـنن الجـور، وبوائق 
الزمان، وهيبة السـلطان ووسوسة الشـيطان، لتثبط القلوب عن نيتها، وتذهلها 
عـن موجـود الهـدى، ومعرفة أهل الحـق إلا قليلاً ممن عصم الله، ونهج سـبيل 
الرشـاد، وسـلك طريق القصد، ثم استعان عى ذلك بالزهد، فكرر الفكر، واتعظ 
بالعـبر، وازدجر، فزهـد فيّ عاجل بهجة الدنيا، وتجافى عن لذاتها، ورغب فيّ دائم 
نعيم الآخرة، وسـعى لها سـعيها، وراقب الموت، وشنأ الحياة مع القوم الظالمين، 
فعنـد ذلـك نظر إلى ما فيّ الدنيا بعين نيرة، حديـدة النظر، وأبصر حوادث الفتن، 
وضـلال البـدع، وجـور الملوك الظلمـة، فقد - لعمـري - اسـتدبرتم من الأمور 
الماضية فيّ الأيام الخالية من الفتن المتراكمة، والانهماك فيها، ما تستدلون به عى 
تجنب الغواة وأهل البدع والبغيّ والفساد فيّ الأرض بغير الحق، فاستعينوا بالله، 

وارجعـوا إلى طاعتـه، وطاعة من هو أولى بالطاعة من طاعة من اتبع وأطيع.
فالحـذر الحذر من قبل الندامة والحسرة، والقدوم عى الله، والوقوف بين يديه، 
وتاللـه مـا صدر قوم قط عـن معصية الله إلا إلى عذابه، ومـا آثر قوم قط الدنيا 
عى الآخرة إلا سـاء منقلبهم، وسـاء مصيرهم، وما العلم بالله والعمل بطاعته إلا 



188

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

إلفـان مؤتلفان، فمن عرف اللـه خافه، فحثه الخوف عى العمل بطاعة الله، وإن 
أربـاب العلـم وأتباعهم، الذيـن عرفوا الله فعملوا له، ورغبـوا إليه وقد قال الله: 
)إنمـا يخشَى الله من عباده العلماء(؛ فلا تلتمسـوا شـيئاً فيّ هـذه الدنيا بمعصية 
الله، واشـتغلوا فيّ هذه الدنيا بطاعة الله، واغتنموا أيامها، واسـعوا لما فيه نجاتم 
غداً من عذاب الله، فإن ذلك أقل للتبعة، وأدنى من الغدر، وأرجى للنجاة، فقدموا 
مـر اللـه وطاعته وطاعة من أوجب الله طاعته بين يدي الأمور كلها، ولا تقدموا 
الأمور الواردة عليكم من طاعة الطواغيت، وفتنة زهرة الدنيا بين يدي أمر الله، 
وطاعتـه، وطاعـة أولي الأمر منكم، واعلموا أنكم عبيـد الله، ونحن معكم، يحكم 
علينـا وعليكم سـيد حاكم غداً، وهو موقفكم، ومسـائلكم، فأعـدوا الجواب، قبل 
الوقـوف والمسـاءلة والعـرض عى رب العالمـين، يومئذٍ لا تكلم نفـسِ إلا بإذنه، 
واعلمـوا أن اللـه لا يصدق كاذبـاً، ولا يكذب صادقاً، ولا يرد عذر مسـتحق، ولا 
يعذر غير معذور، بل لله الحجة عى خلقه بالرسل والأوصياء بعد الرسل، فاتقوا 
اللـه واسـتقبلوا من إصلاح أنفسـكم، وطاعة الله وطاعة مـن تولونه فيها، لعل 
نادماً قد ندم عى ما فرط بالأمسِ فيّ جنب الله، وضيعّ من حق الله، واستغفروا 
اللـه وتوبـوا إليـه فإنـه يقبل التوبـة، ويعفو عن السـيئات، ويعلم مـا تفعلون، 
وإياكم وصحبة العاصين، ومعونة الظالمين، ومجاورة الفاسقين، احذروا فتنتهم 
وتباعـدوا من سـاحتهم، واعلموا أنه من خالف أوليـاء الله، ودان بغير دين الله، 
واسـتبد بأمـره دون أمـر ولي اللـه، فيّ نـار تلتهب، تـأكل أبداناً، قـد غابت عنها 
أرواحها، غلبت عليها شـقوتها، فهم موتى لا يجدون حر النار، فاعتبروا يا أولي 
الأبصـار، واحمدوا اللـه عى ما هداكم، واعلموا أنكـم لا تخرجون من قدرة الله 
إلى غير قدرته، وسـيرى الله عملكم ثم إليه تحشرون، فانتفعوا بالعظة، وتأدبوا 

الصالحين..(. بآداب 



189

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

وهذه الموعظة من غرر مواعظ الإمام )عليه السلام(، ولم يقتصر عى الدعوة إلى 
الزهد فيّ الدنيا والعمل للآخرة، وإنما كانت فيّ الوثائق السياسـية، والاجتماعية، 

وقد حفلت بما يلي:
 التحذيـــر مـــن اتبـــاع الطواغيـــت واتباعهـــم مـــن المفتونـــين بحـــب الدنيـــا، 1. 

والمغروريـــن بزينتهـــا وبهجتهـــا، فإنهم جميعـــاً من الشـــبكة التخريبية التيّ 
تعمـــل عـــى مناهضـــة الإصـــلاح الاجتماعـــيّ، ونشر الظلـــم والفســـاد فيّ الأرض.

ذم الدنيا، والتنديد بطبيعتها، والتيّ منها:. 2
)أ( رفعها الخاملين.

)ب( وضعها الأحرار والأشراف.
)ج( دفعها أقوامًا إلى النار، وذلك لانحرافهم عن الحق.

وإذا كانـت طبيعة الدنيا إقامة الرذائل، ومناهضة القوى الخيرة، فالأجدر الزهد 
فيها، والتجافيّ عن شهواتها، والسعيّ فيّ الظفر بنعيم الآخرة.

 إبـــداؤه الأسى عـــى ما تواجهه الأمة فيّ عصره من ألـــوان مريعة ومذهلة من . 1
مظلمـــات الفتـــن، وحوادث البدع، وســـنن الجور، من قبـــل الحكومة الأموية 
التـــيّ أغرقـــت البلاد بالظلم والفتن والجور، وكان وقع تلك الأحداث شـــديداً 
عـــى الأمـــة، فقد ثبطت القلوب عن نياتها، وأذهلتها عن طريق الحق والرشـــاد.

 الدعـــوة إلى طاعـــة الله، وطاعـــة أئمة الحق والهدى الذين يســـلكون بالناس . 2
ســـبل النجـــاة، ويهدونهـــم إلى صراط مســـتقيم، والذين يمثلـــون إرادة الأمة 
ووعيهـــا، ويحققـــون لها جميع ما تصبوا إليه من العـــزة والكرامة، كما دعا 

)عليـــه الســـلام( إلى التمرد عى أئمة الجور، وعـــدم التعاون معهم.
 الحـــث عـــى تقى الله وطاعته اللذين تزدهر بهما حياة الإنســـان، ويســـتقيم . 3

بهما سلوكه.



190

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

هذه بعض محتويات هذه الموعظة الحافلة بالأمور الدينية والشؤون السياسية]1].
ولا يفـوت الإمـام السـجاد عليه السـلام من الإشـارة إلى صفـات الزاهد فيّ هذه 
الدنيات والمترفع عن سفاسـفها، فيقـول: )إن علامة الزاهدين فيّ الدنيا، الراغبين 
فيّ الآخـرة، تركهم كل خليـط، وخليل، ورفضهم كل صاحب لا يريد ما يريدون، 
إلا وأن العامل لثواب الآخرة هو الزاهد فيّ عاجل زهرة الدنيا، الآخذ للموت أهبته، 
الحـاث عى العمل قبل فناء الأجل، ونـزول ما لابد من لقائه، وتقديم الحذر قبل 
الحـين؛ فإن اللـه عز وجل يقول: )حتى إذا جاء أحدهم الموت قال رب ارجعونيّ 
لعلي أعمل صالحا فيما تركت( فلينزلن أحدكم اليوم نفسه فيّ هذه الدنيا كمنزلة 
المكرور إلى الدنيا، النادم عى ما فرط فيها من العمل الصالح ليوم فاقته، واعلموا، 
عباد الله، أنه من خاف البيات تجافى عن الوساد، وامتنع من الرقاد، وأمسك عن 
بعض الطعام والشراب، من خوف سلطان أهل الدنيا، فكيف، ويحك يا ابن آدم، 
من خوف بيات سـلطان رب العزة، وأخذه الأليم وبياته لأهل المعاصي والذنوب، 
مـع طـوارق المنايا بالليـل والنهار فذلك البيات الذي ليسِ فيـه منجى، ولا دونه 
ملتجأ، ولا منه مهرب، فخافوا الله، أيها المؤمنون من البيات، خوف أهل التقوى 
فإن الله يقول )ذلك لمن خاف مقاميّ وخاف وعيد(؛ فاحذروا زهرة الحياة الدنيا 
وغرورها وشرورها، وتذكروا عاقبة الميل إليها فإن زينتها فتنة، وحبها خطيئة.

واعلـم ويحك يا ابن آدم أن قسـوة البطنة، وفطرة الميلة، وسـكر الشـبع، وعزة 
الملك مما يثبط، ويبطئ عن العمل، وينسي الذكر، ويلهيّ عن اقتراب الأجل، حتى 
كأن المبتـى بحب الدنيا به خبل من سـكر الـشراب، وإن العاقل عن الله، الخائف 
منه، ليمرن نفسـه، ويعودها الجوع حتى ما تشـتاق إلى الشـبع، وكذلك تضمير 

1- مواعظ وحكم الإمام زين العابدين،
 https//:www.binkhamis.org/lecture/view271/



191

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

الرهان. لسبق  الخيل 
فاتقوا الله عباد الله تقوى مؤمل ثوابه، وخائف عقابه، فقد أعذر الله تعالى وأنذر، 
وشوق، وخوّف، فلا أنتم إلى ما شوقكم إليه من كريم ثوابه تشتاقون فتعملون، 
ولا أنتم مما خوفكم من شديد عقابه، وأليم عذابه، ترهبون، فتنكلون، وقد نبأكم 
الله فيّ كتابه أنه )من يعمل من الصالحات، وهو مؤمن فلا كفران لسعيه وإنا له 
كاتبـون(، ثـم ضرب لكم الأمثال فيّ كتابـه، وصرف الآيات لتحذروا عاجل زهرة 
الحياة الدنيا، فقال: )إنما أموالكم وأولادكم فتنة والله عنده أجر عظيم(، فاتقوا 
الله ما اسـتطعتم، واسـمعوا، وأطيعوا.. فاتقوا الله واتعظـوا بمواعظ الله، وما 
أعلـم إلا كثيراً منكـم قد نهكته عواقب المعاصي فما حذرهـا، وأضربت بدينه فما 
مقتهـا، أما تسـمعون النداء من اللـه بعينها وتصغيرها حيث قـال: )اعلموا إنما 
الحيـاة الدنيا لعب ولهو وزينة وتفاخـر بينكم وتكاثر فيّ الأموال والأولاد كمثل 
غيـث أعجـب الكفـار نباته ثم يهيج فـتراه مصفراً ثم يكون حطامـاً وفيّ الآخرة 
عـذاب شـديد ومغفرة من ربكـم وجنة عرضها كعرض السـماء والأرض أعدت 
للذين آمنوا بالله ورسله ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم(، 
وقـال: )يا أيها الذين آمنوا اتقـوا الله ولتنظر نفسِ إلى ما قدمت لغد واتقوا الله 
إن الله خبير بما تعملون * ولا تكونوا كالذين نسوا الله فأنساهم أنفسهم أولئك 
هم الفاسقون(؛ فاتقوا الله عباد الله، وتفكروا واعملوا لما خلقتم له، فإن الله لم 
يخلقكم عبثاً ولم يترككم سـدى، قد عرفكم نفسـه، وبعث إليكم رسـوله، وأنزل 
عليكـم كتابه فيه حلال وحرامه، وحججـه وأمثاله، فاتقوا الله فقد احتج عليكم 
ربكم فقال: )ألم نجعل له عينين * ولسـاناً وشـفتين * وهديناه النجدين(؛ فهذه 
حجـة عليكـم، فاتقوا الله ما اسـتطعتم فإنه لا قوة إلا باللـه، ولا تتكلوا إلا عليه 

وصى الله عى محمد وآله..(.



192

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

وقد ألمت هذه الموعظة القيمة بصفات الزاهدين ونزعاتهم، فكانوا حقاً من خيار 
خلق الله، فلم تفتنهم الدنيا، ولم تغرهم زينتها وشهواتها، فقد اتجهوا نحو الدار 
الآخرة وعملوا كل ما يقربهم إلى الله زلفى، فكانوا فيّ سلوكهم، وحسن أفعالهم، 

وجمال أحدوثتهم قدوة حسنة لمن يهتدي بهم]1].
 ومن مواعظ الإمام السـجاد التيّ وجه فيها الخطاب لنفسـه، وهيّ من المواعظ 

التيّ ترتعد منهـا الفرائصَّ، وتفزع منها القلوب، وهذا نصها:
)يا نفسِ حتى م إلى الدنيا سـكونك، وإلى عمارتها ركونك، أما اعتبرت بمن مضى 
مـن أسـلافك، ومن وارته الأرض من ألافّك؟ ومن فجعـت به من إخوانك، ونقل 
إلى الثرى من أقرانك؟ فهم فيّ بطون الأرض بعد ظهورها، محاسـنهم فيها بوال 

دواثر.
عراصهم وأقوت  منهم  دورهم  وساقهـــم نحـــــــو المنــــايا المقادرخلت 
الدنيا وما جمعـــــوا لها الحفائروخلوا عن  التــراب  تحــــت  وضمهــــم 

كـم خرمت أيدي المنون مـن قرون، وكم غيرت الأرض ببلائها، وغيبت فيّ ترابها 
منـم عاشرت من صنوف وشـيعتهم إلى الأرماس، ثـم رجعت عنهم إلى عمل أهل 

الإفلاس:
منافس مكب  الدنيا  عــلى  لخطابهــــا فيــها حريص مكاثروأنت 
لاهياً وتصبح  تمشي  خطر  تخاطرعلى  عقلت  لو  بماذا  أتــــدري 
دائباً لدنياه  يسعـــى  امرءاً  خاسروإن  شـــك  لا  أخراه  عن  ويذهل 

فحتى م عى الدنيا إقبالك؟ وبشهواتها اشتغالك؟ وقد وخطك القتير)38( وأتاك 
النذيـر، وأنت عما يراد بك سـاه، وبلذة يومك وغـدك لاه، وقد رأيت انقلاب أهل 

الشهوات، وعاينت ما حل بهم من المصيبات.
زاجروفيّ ذكر هول الموت والقبر والبلى للمرء  واللذات  اللهـــــو  عن 

1- مواعظ وحكم الإمام زين العابدين، مرجع سابق.



193

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

الأربعــــين اقـــراب  ومكابرأبعـــد  منـذر  قـذال  وشيـب  تربص 
ضائر هـــو  بما  معــــنيّّ  حائركأنك  الرشـــد  وعن  عمداً  لنفســـك 

انظر إلى الأمم الماضية، والملوك الفانية، كيف اختطفتهم عقبان الأيام ووافاهم 
وعطلت الراب  فيّ  رميماً  مجَّـالسهم منهــــم وأخلى مقارمأمسوا 
بينهم تــــزاور  لا  بدار  التزاوروحلوا  القبور  لسكــــان  وأنـى 
بها ثووا  قبوراً  إلا  ترى  أن  مسطحــــة تسفيّ عليها الأعاصرفما 

الحمـــام، فامحـــت من الدنيـــا آثارهم، وبقيـــت فيها أخبارهم، وأصبحـــوا رمماً فيّ 
الـــتراب إلى يوم الحشر والمآب.

كـــم من ذي منعة وســـلطان، وجنـــود، وأعوان، تمكـــن من دنياه، ونـــال فيها ما 
تمنـــاه، وبنـــى فيها القصور والدســـاكر وجمع فيهـــا الأمـــوال والذخائر، ومليح 

والحرائر. السراري 
الذخائرفما صــــدفت كف المنية إذ أتت إليه  تهــــوى  مبــــادرة 
وحف بهــــا أنــــهاره والدساكرولا دفعت عنه الحصون التيّ بنى
حيلة المنية  عنـــه  قارعت  ولا طمعت فيّ الذب عنه العســـاكرولا 

أتـــاه مـــن اللـــه مـــا لا يـــرد، ونـــزل به مـــن قضاءه مـــا لا يصـــد، فتعالى اللـــه الملك 
الجبـــار، المتكبر العزيز القهـــار، قاصم الجبارين، ومبيد المتكبرين، الذي ذل لعزه 

كل ســـلطان وأبـــاد بقوتـــه كل ديان.
قضاؤه يرد  لا  عــــزيز،  حكيـــم عليم، نافـــذ الأمر، قاهرمليـك 
وجهه لعزة  عـــز  ذي  كل    فكم من عزيـــز للمهيمن صاغرعنا 
الجَّبابرلقد خضعت واستسلمت وتضاءلت الملـــوك  العرش  ذي  لعـــزة 

فالبـــدار، البـــدار، والحـــذار الحـــذار مـــن الدنيـــا ومكايدهـــا، وما نصبـــت لك من 
مصايدهـــا وتحلـــت لـــك من زينتهـــا، وأظهرت لك مـــن بهجتها، وأبـــرزت لك من 

شـــهواتها، وأخفت عنـــك من غوائلهـــا وهلكاتها.
وفيّ دون ما عاينت من فجعاتها     إلى دفعــها داع وبالزهد آمر



194

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

الـــدار عامرفجَّدّ ولا تغفل وكن متيــــقظاً قـــــليل يرك  فعما 
زائل فعمرك  تفـر،  ولا  وأنــــت إلــــى دار الإقامة صائرفشمر 
نعيمها فـــإن  الدنيا  تطب  وإن نلـــت منها- غبـــه لك ضائرولا 

فهـــل يحـــرص عليها لبيـــب، أو يسربهـــا أريب؟ وهو عـــى ثقة مـــن فنائها، وغير 
طامع فيّ بقائها، أم كيف تنام عينا من يخشَى البيات، وتســـكن نفسِ من توقع فيّ 

الممات. أموره  جميع 
نفوســـنا نغر  ولكنَا  لـــه،  نحاذرإلا  عمـــا  اللذات  وتشـــغلنا 
السرائروكيف يلذ العيش من هو موقف تبلى  يوم  عدل  بمــــوقف 
وأننا نشـــور،  لا  أن  نرى  الممات مصادركأنَا  بعد  لنا  ما  ســـدى، 

ومـــا عـــسى أن ينال صاحـــب الدنيا من لذتها، ويتمتع به مـــن بهجتها مع صنوف 
عجائبهـــا وقـــوارع فجائعها، وكثرة عذابه فيّ مصابهـــا وفيّ طلبها، وما يكابد من 

وآلامها. وأوصابها  أسقامها 
يــــروح عــــلينا صرفها ويباكرأما قد نرى فيّ كل يــــوم وليلة
وهمومها آفاتهـــا     وكـــم قد ترى يبقى لها المتعاورتعاورنـــا 
النفس قاصرفــــلا هو مغبـــوط بدنيا آمن  ولا هو عن تطلابها 

كـــم قـــد غرت الدنيا مـــن مخلد إليها، وصرعـــت من مكب عليها، فلـــم تنهضه من 
عثرتـــه، ولـــم تنقـــذه من صرعته، ولم تشـــفه من ألمه، ولم تبرئه من ســـقمه، ولم 

وصمه. من  تخلصه 
ومنعــة عز  بعد  أوردته  مصادربــــل  لهـــن  ما  ســـوء  موارد 
وأنه نجَّاة  لا  أن  رأى  التحاذرفلــــــما  منه  ينجَّيـــه  لا  الموت  هو 

إذ بكـــى عى ما ســـلف مـــن خطاياه، وتحسر عـــى ما خلف من دنياه، واســـتغفر 
حتـــى لا ينفعه الاســـتغفار، ولا نجيه الاعتذار عند هول المنيـــة، ونزول البلية.

أحزانه وهمومه بــــه  المقادرأحاطت  أعجَّــــزته  لمـــــا  وأبلس 
فارج الموت  كربة  من  له  ناصرفليس  يحـــاذر  مما  له  وليــــس 



195

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

وقــد جشأت خوف المنية نفسه  ترددها منه اللها والحناجر
هنالـــك خف عواده وأســـلمه أهله وعـــواده، وارتفعت البرية بالعويل وقد أيســـوا 
من العليل، فغمضوا بأيديهم عينيه، ومدوا عند خروج روحه رجليه، وتخى عنه 

الصديق، والصاحب الشقيق.
يبكيّ عليه، مفجَّع صابرفكم موجع،  هو  وما  صبراً  ومســـتنجَّد 
مخلصاً الله  له  داع  ذاكرومسرجع  هو  ما  كــــل  منــــه  يعدد 
بوفاته للذي صـــار صائروكم شـــامت مستبشر  قليل  وعــــمَا 

فشـــقت جيوبها نســـاؤه، ولطمت خدودها إماؤه، وأعـــول لفقده جيرانه، وتوجه 
لرزيته إخوانه، ثم أقبلوا عى جهازه، وشمروا لإبرازه، كأنه لم يكن بينهم العزيز 

المفدى، ولا الحبيب المبدى.
 يحــث عـــــــلى تجَّهيزه ويبادروحــــل أحب القوم كان بقربه
لغسله أحضروه  قد  من  حافروشمر  للقـــبر  فاض  لما  ووجــــه 
له واجتمعت  ثوبين  فيّ  والعشائروكفـن  إخــــــوانه  لتشيـيعه 

فلـــو رأيـــت الأصغر مـــن أولاده، وقد غلب الحزن عى فـــؤاده، ويخشَى من الجزع 
عليـــه، وخضبت الدمـــوع عينيه، وهو يندب أباه، ويقول: يا ويلاه واحرباه.

ً المنية منظرا قبـــح  ناظرلعاينت من  ويرتاع  لـمــــرآة،  يهـــال 
اكتئابهم يهــــيج  أولاد  إذا ما تناســـاه البنـــون الأصاغرأكـابر 
جوازع علِي  نسوان  مدامعهـــم فوق الخـــدود غوارزوربـــــة 

ثم أخرج من سعة قصره، إلى ضيق قبره، فلما استقر فيّ اللحد، وهيل عليه اللبن 
احتوشـــته أعمالـــه، وأحاطت به خطاياه، وضاق ذرعـــاً بما رآه، ثم حثوا بأيديهم 
عليه التراب، وأكثروا البكاء عليه والانتحاب، ثم وقفوا ســـاعة عليه، وأيســـوا من 

النظر إليه، وتركوه رهناً بما كســـب وطلب.
وكلهم معولين  عــــليه  محــــــاذرفهووا  أخوه  لاقى  الذي  لمثل 
بدالها آمنــــين  رتاع  حاسركشـــاءٍ  الذراعين  بـــادي  بمديتـــه 



196

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

واجفلت قليلاً  ترتع  ولم  الذي هو حـــــاذرفريعت  نأى عنها  فلما 
عـــادت إلى مرعاها ونســـيت ما فيّ أختها دهاها، أفبأفعـــال الأنعام اقتدينا؟ أم عى 
عادتهـــا جرينـــا؟ عد إلى ذكر المنقول إلى دار البـــى، واعتبر بموضعه تحت الثرى، 

المدفوع إلى هول ما ترى.
والأصاهـــرثوى مفـــرداً فيّ لحده وتوزعت أولاده  مــــواريثه 
يقسمونها أمواله  على  فـــلا حامد منهم عليها وشـــاكرواحنوا 
لها ساعياً  ويا  الدنيا  عامر  الدوائرفيا  تدور  أن  من  آمـــــناً  ويا 

كيـــف أمنت هـــذه اللحظة وأنت صائـــر إليها لا محالة؟ أم كيـــف ضيعت حياتك، 
وهـــيّ مطيتـــك إلى مماتك؟ أم كيف تشـــبع من طعامك وأنـــت منتظر حمامك؟ أم 

كيف تهنأ بالشـــهوات وهيّ مطية الآفات.
دنا وقد  للرحيل  تتــــزود  وأنت على حال وشـــيك مســـافرولم 
ناظرفيالهف نفسي كم أسوف توبتيّ والـــردى لي  فانٍ  وعمـــري 
قادروكل الذي أسلفت فيّ الصحف مثبت الحكم  عـــادل  عليه  يجَّازي 

فكـــم ترقـــع بآخرتك دنياك، وتركب وغيك وهـــواك، أراك ضعيف اليقين يا مؤثر 
الدنيـــا عـــى الدين، أبهذا أمرك الرحمن؟ أم عى هذا أنزل القرآن؟ أما تذكر أمامك 
من شدة الحساب، وشر المآب، أما تذكر حال من جمع وثمر، ورفع البناء وزخرف 

وعمر، أما صار جمعهم بورًا، ومساكنهم قبورًا.
فانيًا وتعـمر  يـبقى  ما  فـــلا ذاك موفـــور ولا ذاك عامرتخرب 
 ولم تكتســـب خرًا لدى الله عاذروهل لـــك إن وافاك حتفك بغتة
وافرأترضى بأن تفنى الحياة وتنقضي ومالـــك  منقوص  ودينـــك 

وانتهـــت هـــذه الموعظـــة، وقـــد صورت واقـــع الحياة الدنيـــا، وما يـــؤول إليه أمر 
الإنســـان مـــن النزوح عـــن هذه الدنيا، التيّ هو أحرص ما يكـــون عليها، فقد هام 
بحبهـــا، وتعلق بشـــهواتها ومباهجهـــا، مع علمه بمفارقتهـــا إلى قبر مظلم ضيق، 



197

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

تتقطـــع فيـــه أوصالـــه، وتنحسر فيـــه أخبـــاره، ولا يبقى معه إلا عملـــه، فإن كان 
صالحـــاً، فـــلا يأنـــسِ إلا بـــه، وإن كان شراً فلا يخـــاف إلا منه.

ونحن لا يخالجنا شـــك فيّ مضامين هذه الموعظة، إلا أنا نشـــك فيها من جهة ركاكة 
بعـــض ألفاظهـــا خصوصا ما اشـــتملت عليه من النظم، وهيّ لا تتناســـب مع بلاغة 
الإمـــام زيـــن العابديـــن  الـــذي هو مـــن أبلغ أئمـــة البلاغة فيّ العالـــم العربيّ 
والإسلاميّ، فهو صاحب الصحيفة السجَادية التيّ لم تعرف العربية أبلغ وأفصح 

منها.



198

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

 المبحث الثالث
آثار الباراديغم الأخلاقيّ لدى الإمام السجََّاد 

المطلب الأول: احرام حقوق الآخرين وحسن معاملتهم
 يمثل الدين ضرورة من الضرورات والحاجات الرئيسة للفرد والمجتمع، فلا غنى 
لـه عن الايمان بربـه وعبادته؛ لذا نادراً ما تخلو أمة من عقيدة ودين، قال تعالى 
ةٍ إِلَّا خَلَا فِيَها نَذِيرٌ]]])1( والعقيدة تهدف إلى تنظيم حياة الانسـان،  مَّ

ُ
وَإِنْ مِِنْ أ

وتهذيب سـلوكه وتوجيه تصرفاته وهذا لا تقوم به غير العقيدة الصحيحة ذات 
المنهج والتصور العقلائيّ، الذي ينظر بواقعية إلى ما يخدم الإنسان، ويرتقيّ به 
الى سِلمَ النجاح، فسلوكه وتصرفه نحو بنيّ جنسه غالباً ما يكون تابعاً لما يعتقده 
فيّ هذا الغير، فيعامل بالثقة مع من يتصف بالمصداقية والامانة، والخلق الحسن، 
اما من يتصف بالصفات الخلقية السـيئة فالمسـلم منه عى حذر، وهكذا فأن كل 
امـة تتحكم بعقائدها، فيّ تقاليدها وعاداتها، كما تحدد السـلوك لافرادها، ولكيّ 
يصبح الانسان لبنة صالحة فيّ مجتمعه لابد له من اعتقاد سليم فيّ وجود إله حق 
يتصف بصفات الكمال منزه عن النقائصَّ يتفق فيه المؤمن بأنه مراقب ومحاسب 
عى جميع تصرفاته القولية والفعلية، اما المجتمع الذي يتسم بتحلل افراده بفعل 

الفاسد من العقائد، يصبح مجتمعاً يسوده الاضطراب.
 لقد صاغ الدين الاسلاميّ عقيدة الهية راسخة مستوحاة من الإيمان بالله تعالى 
والانقيـاد التام لأوامـره واجتناب معاصيـه، فكانت امة الاسـلام بموجب ذلك، 

)2([2[ِنْكَـر ُ ْ
الم عَـنِ  ـوْنَ  وَتََنَْهَ عْـرُوفِ  َ ْ

بِِالم ونَ  مُِرُ
ْ

تََـأ ـاسِ  لِلنَّ خْرِجَـتْ 
ُ

أ ـةٍ  مَّ
ُ

أ ـرَ  ْ خَ�ي
قال الطبرسي فيّ تفسير هذه الآية: إن فيها عدة أقوال منها )انتم خير امة وانما قال 

1-)1( سورة فاطر، الآية: 14.
2-)2( سورة آل عمران، الآية: 110.



199

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

كنتم لتقدم البشـارة لهم فيّ الكتب الماضية… ويعضده ما روي عن النبيّ)صى 
الله عليه وسـلم( انه قال انتم وفّيتم سبعين امة انتم خيرها واكرمها عى الله… 
وقيـل كنتـم خـير أمَة عنـد الله فيّ اللـوح المحفـوظ( ]1]  ولما كان أثـر العقيدة فيّ 
النفـوس عظيمًا فيّ تحقيق السـعادة الإنسـانية، فقد سـعى المجتمع إلى تحصين 
بنائه الداخلي بسـياج من القوة والمنعة عى أساس من تلك العقيدة التيّ اصبحت 
لزاماً عليه وضرورة لا غنى عنها للفرد والمجتمع، ضرورة للفرد ليطمئن ويُسْعد 
نفسه وللمجتمع ليستقر ويتماسك، ))فالفرد بغير عقيدة كالريشة فيّ مهب الريح 
تحولـه يمينـاً وشـمالاً فلا يسـكن له حال ولا يسـتقر له قرار وليـسِ له جذور 
تثبتـه والمجتمـع بغير عقيدة مجتمع غابة، وان ظهرت لـه بوارق الحضارة فهو 
مجتمع تعاسـة وشـقاء وليسِ لـه غايات واهداف واهله يأكلـون ويتمتعون كما 

   .[2[ الأنعام((  تأكل 
إن تكريـم الإنسـان فيّ القـرآن هـو تكريـم لذاتـه الإنسـانية قـال تعالى:خَُلَـقَ 
فهـذا   ،ُـر الْمَصِ�ي ـهِ  وَإِلَِيْ  ۖ  ْ ُ

رَكُم صَُوَ حْسَـنَ 
َ

فَأ  ْ ُ
رَكُم وَصََوَّ َـقِّ  ْ

بِِالْح رْضَ 
َ ْ
وَالأ ـاَوَاتِ  السَّ

التكريـم هو جامع لكل الخير والشرف والفضائل، ومن هنا نجد الإمام السـجاد 
ع يبتـدأ بالدعـاء بـدءاً بحمد الله عز وجـل والثناء عليه، لتحسـينه تلك الصورة 
الإنسـانية وجعلها مفضلة عى سـائر المخلوقات يقول: )والحَْمْدُ للِهَ الذَِي اخْتاَرَ 
زْقِ، وجَعَلَ لنَاَ الفَْضِيلةََ بِالْملَكََةِ عَىَ  لنَاَ مَحَاسِـنَ الخَْلقِْ، وأجَْرَى عَليَنْاَ طَيِّباَتِ الـرِّ
جَمِيـعِ الخَْلقِْ، فَكُلُّ خَليِقَتـِه مُنقَْادَةٌ لنَاَ بِقُدْرَتِه، وصَائِـرَةٌ إلَِى طَاعَتنِاَ بِعِزَتِه( ]3]. 
فالمراد من قوله  هنا هو الشكل والصورة، خلق سبحانه الإنسان فيّ أحسن 

1- جمع البيان، الطبرسي: 617/2.
2- الميزان فيّ تفسير القران، للطبطبائيّ:17/350.

3- الصحيفة السجادية: 30



200

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

خلقة وأحكمها وأدقها]1].
ولا شـك بـأن العقيـدة الإسـلامية نهـدف إلى إرشـاد المؤمنين إلى مسـالك الحق 
والمعرفة الراسـخة بأنفسـهم، وحقيقة وجودهم فيّ الحياة ضمن منهج سنه لهم 
خالقهم، الهدف من ورائه اسـعادهم وتعايشـهم بسـلام فالمسلم فيّ هذا الوجود 
لا يعيش )بمعزل عن سـنن الكون فلقد خلقه الله كما خلق هذا الوجود وهو فيّ 
تكوينه المادي من طين هذه الارض، وما وهبه الله من خصائصَّ زائدة عى مادة 
الطين جعلت منه إنساناً إنما رزقه الله اياه مقدراً تقديراً وهو خاضع من ناحية 

كيانه الجسـمانيّ للناموس الطبيعيّ الذي سـنه الله له( ]2].
وتحتم عقيدة المسلم أن يسير المؤمن بها عى خطى التوجيه القرآنيّ، الذي يأمره 
بالصلة الدائمة بربه، التيّ تهديه عى الدوام إلى سواء السبيل وتنجيه من المهالك، 

ـدْ  َ فخالقهـم عـارف بنواياهـم وأفعالهـم لا يخفى عليـه شيء وهو القائـل وَلَ�ق
 ،[3[  ِرِيـد الَْوَ حَبْـلِ  مِِنْ  ـهِ  إِلَِيْ قْـرَبُ 

َ
أ حْـنُ  وَ�نَ سُـهُ  ْ �ن �نَ بِـهِ  سْـوِسُ  تَُوَ مَـا  عْـمَُ  وَ�نَ نسَْـانَ  � ِ

ْ
الأ ـا  َ خَُلَقْ�ن

سـه قـال الطباطبائيّ )ذكر أخفى أصناف  �ن عـم مـا نُوسـوس بـه �ن قال تعـالى: و�ن
العلم وهو العلم بالحضور النفسانيّ الخفيّ… ونسب الوسوسة الى النفسِ دون 
الشيطان وان كانت منسوبة اليه ايضاً لان الكلام فيّ احاطة العلم بالانسان حتى 

بما فيّ زوايا نفسـه من هاجسِ ووسوسة( ]4].
ودعـا الإسـلام إلى تعايش عقـدي بين المسـلمين وغيرهم من أصحـاب الديانات 

ا  عبر إيمانه برسـالات الأنبياء السـابقين دون تفريق بينها، قال تعالى: قَُولَُوا آمََنَّ
اطِ  سْـ�بَ

َ ْ
وَالأ وَيَعْـوُبَ  وَإِسْـحََاقَ  اعِِيـلَ  وَإِسَْمَ إِبْرَاهِـيَم  إِلََي  نْـزِلَ 

ُ
أ وَمَـا  نَـا  إِلَِيْ نْـزِلَ 

ُ
أ وَمَـا   ِ بِِا�َّ

1-  ينظر: فيّ ظلال الصحيفة السجادية/63
2- المرجع نفسه: ص 87.

3- سورة ق، الآية: 16.
4- الميزان فيّ تفسير القرآن، الطباطبائيّ: 350/18.



201

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

لََهُ  حْـنُ  وَ�نَ ـمْ  ُ مِِنْهْ حََدٍ 
َ

أ ـنَ  بَ�يْ قُ  ـرِّ َ �ن �نُ لَّا  ـمْ  ِ
رَبِّهِّ مِِنْ  ـونَ  بِيُّْ الِنَّ وتِِيَ 

ُ
أ وَمَـا  وَعِِيـسََى  مُـوسََى  وتِِيَ 

ُ
أ وَمَـا 

ونَ )1(، وقد أثنى القرآن عى الانبياء جميعًا، وعى دورهم فيّ أرساء السلام  مُسْلِِمُ
والتعايش، فوضعهم بأجلِّ أوصاف التكريم]1])2(، كما نعت كتبهم المقدسـة بأنها 
ـوْرَاةَ فِيَهـا هُْدىً وَنُُورٌ ]2])3( وقال  ـا التَّ نْزَلِْنَ

َ
كتب هداية ونور وموعظة؛ فقـال: إِنَاَّ أ

وَهُْدىً  ـوْرَاةِ  التَّ مِِنَ  يَدَيْـهِ  ـنَ  بَ�يْ ـا  لِمَ  
ً

قا وَمُصَـدِّ وَنُُورٌ  هُْدىً  فِِيـهِ  يْـلَ  حبِ الِأ�نْ نَـاهُ  ْ وَآ�قَ�ي تعـالى: 
.)4([3[َـن �ي ِ قَّ ُ ْ�ِ ـةً  َ وَمَوْعِ�ن

وهنـا تتـجى أبرز معانـيّ التعايش فيّ تأكيد الإمام السـجاد ع عى ما يحفظ بنيان 
المجتمـع، وهذا واضح فيّ تعاطيه الثقافيّ مع ظاهرة الظلم والتصدي للظالمين؛ فقد 
تحدث  عن الظلم متبريا منه متصديا له متأثرا فيّ ذلك فيّ المضامين القرآنية، 
نجـد ذلـك فيّ قوله  فيّ دعائـه فيّ مكارم الأخلاق ومـرضِىِّ الأفعال: )واجْعَلْ 
لِي يَـداً عَىَ مَـنْ ظَلمََنيِّ، ولسَِـاناً عَىَ مَنْ خَاصَمَنيِّ، وظَفَراً بِمَـنْ عَانَدَنِيّ، وهَبْ لِي 
نْ قَصَبنَيِّ(]4]، وجاءت  مَكْراً عَىَ مَنْ كَايَدَنِيّ، وقُدْرَةً عَىَ مَنِ اضْطَهَدَنِيّ، وتَكْذِيباً لِمَ
أدعية الإمام السجَاد  تعالج الظلم، ترفضه، تعرضه بصيغة الداء، وفيّ رجائه 
الانتصـاف للمظلـومين، اليـد عى الظالم هيّ القدرة عليه لـرد ظلمه وإجباره عى 

ينَ  ِ
َّ

العدل نجد الإمام السجاد  تأثر فيّ كلماته بقوله تعالى: وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ الَّذ
اكِرِيـنَ  َ ْ

الم رُ  ْ خَ�ي  ُ وَا�َّ  ُ ا�َّ وَيَمْكُـرُ  وَيَمْكُـرُونَ  جُـوكَ  يُخْْرِِ وْ 
َ

أ وُكَ  يَـقْ�قُ وْ 
َ

أ ثْبِتُـوكَ  لِِيُ وا  فَِرُ
َ
ك

]5]، هنـا يتـبين من قول الإمـام )عليه السلام( وظيفة المظلـوم، وهيّ أن يتلمسِ 

العلة لردع الظلم عنه فأن خذلته الوظائف السـليمة واسـتطاع قتل الظلم فعل ولا 

1-)2( الآيات 69 من سورة الاحزاب و171 من سورة النساء و45-26 من سورة آل عمران.
2-)3( سورة المائدة، الآية: 44.
3-)4( سورة المائدة، الآية: 46.
4- الصحيفة السجادية/94.
5- سورة الأنفال، الآية: 30.



202

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

شيء عليه، كما جاء فيّ كتاب جامع المدارك للسيد أحمد الخونساري)ت: 1405هـ(: 
: اللـصَّ يدخل عى بيتيّ يريـد نفسي، مالي ؟  )أن رجلا قـال للإمـام الباقـر 
فقال الإمام )عليه السلام(: اقتله، فأشهد الله ومن سمع أن دمه فيّ عنقيّ(]1]، فإنَ 
الساكت عن ظالمه، وهو قادر عى مقاومته فقد ظلم نفسه وما ربك بظلام للعبيد، 
وفيّ الدعاء إشـارة إلى إعمال الفكر فيّ مواجهة كيد الظالمين )وهب لي مكرا عى من 
كايدنـيّ( إذ إن التفـكير يقـود – بتوفيـق الله – إلى وسـائل مختلفـة لمواجهة كيد 

الظـالمين ومكرهم، العدل فرح العالـم والظلم كآبته وأحزانه، ومصائبه)]2] (.
يقـول الإمام)عليـه السـلام( فيّ دعائـه إذا اعتدى عليه أو رأى مـن الظالمين ما لا 
ي عَنْ ظُلمِْيّ بِقُوَتِكَ، وافْللُْ  يحب )اللهَُمَ فَصَلِّ عَىَ مُحَمَدٍ وآلهِ، وخُذْ ظَالِميِّ وعَدُوِّ

حَدَهُ عَنِّيّ بِقُدْرَتِكَ، واجْعَلْ لهَ شُـغْلًا فِيمَا يَليِه، وعَجْزاً عَمَا يُناَوِيه(]3]
لُُهَا  ْ ئَـةٌ مِثِّ ئَـةٍ سَ�يِّ    نجـد الإمـام  تأثـر بكلماته من قولـه تعـالى: وَجَـزَاءُ سَ�يِّ
نَ]4]؛ فغالبـا مـا تكمن الحركة  �ي ـالِمِ َّ  يُحِِـبُّ ال�ن

َ
ـهُ لَّا ِ إِنَّ جْـرُهُ عََلَىَ ا�َّ

َ
صْلَـحَ فَأ

َ
ـا وَأ َ ـنْ َ��ن َ َ

فَم
الإنسانية فيّ الحركة الدعائية، فقول الإمام: )خذ ظالميّ(، أي أبعده عنيّ ما أمطره 
بوابـل من الدعـوات الانتقامية. وكما معلوم أن الإمام ع يتميـز بالحلم والتقوى، 
وكل مـا يريده أن يرتفع الظلم مـن المجتمعات، يطلب زحزحته عن المظلوم، دون 
أذى الظالـم، فهو لا يبغيّ الانتقـام؛ لأن فيّ الانتقام ظلما جديدا، وعنفا جديدا، هو 

يريد العدالـة المطلقة، والسلام المطلق]5]. 
 ولا يفوت الإمام السجاد ع من التأكيد عى أهمية التعاون والتعاضد، فالجماعة 

1- جامع المدارك فيّ شرح المختصر النافع، أحمد الخوانساري: ص 171
2- ينظر: فيّ ظلال الصحيفة السجادية: 258

3- الصحيفة السجادية:72.
4- سورة الشورى، الآية: 40.

5- التأثر بالقرآن الكريم عند الإمام الســـجاد)عليه السلام( فيّ الصحيفة الســـجادية، أ.م.د خولة 
.23968/arabic/org.imamhussain//:https ،مهدي شاكر الجراح



203

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

المسـلمة أسرة واحـدة، وإن حاولـت بعض الأفكار الشـاذة أن تفـرق بين بعض 
لأفرادهـا. وتـؤدي التربية الاجتماعيـة إلى المحافظة عى تماسـك الجماعة وهذه 
ظاهرة جلية فيّ دعائه )عليه السلام( فيّ مكارم الأخلاق ومرضي الأفعال: )وأكَْمِلْ 
ذَلـِكَ لِي بِـدَوَامِ الطَاعَةِ، ولُـزُومِ الجَْمَاعَةِ، ورَفْـضِ أهَْلِ البْدَِعِ، ومُسْـتعَْمِلِ الرَأيِْ 

الْمخُْتَرَعِ(]1].
فـدوام الطاعة للقيادة لأمر الله تعالى ونهيه،وتـدوم هذه الطاعة وتكتمل بلجام 
النفـسِ عـن المعاصي لله تعـالى ) لزوم الجماعة(، أي تسـتلزم تماسـك الجماعة 
وعدم الخروج عى جمع الشـمل ووحدة الكلمة، و لابد من اتخاذ موقف سـلبيّ 
رافـض لأهـل البدع وإتبـاع الآراء المخترعة التـيّ ليسِ لها فيّ الديـن أصل، وهو 
موقـف اجتماعيّ شرعيّ يوقـف سريان البدع والأباطيل ويحد من تفشـيها بين 
البسـطاء ويحافظ بذلك عى التماسـك الاجتماعيّ للجماعة المسـلمة، أو المقاطعة 
الاجتماعية، وهو أسـلوب ثابت فيّ مواجهة المفسـدين فقـرره القرآن الكريم عى 

ءِ 
َ

ونَ بِدُعَا
ُ
ك

َ
لَّاَّ أ

َ
دْعُْو رَبِّيِّ عَسََىٰ أ

َ
لُمُْ وَمَا تََدْعُْونَ مِِن دُونِ اللَّهَِّ وَأ ِ رن َ عْ�ق

َ
لسان أنبيائه] [2وَأ

ا  ]3] ومـن هنـا جـاء تأثر الإمام )عليه السـلام( بمعنى الآية المباركة. ًّ �ي ـ�قِ رَبِّيِّ �شَ
ونجد فيّ جانب آخر من الدعاء )ولا تَبتْلَيِنَِّيّ بِالكَْسَـلِ عَنْ عِباَدَتِكَ، ولا العَْمَى عَنْ 
ضِ لخِِلَافِ مَحَبتَكَِ، ولا مُجَامَعَـةِ مَنْ تَفَرَقَ عَنكَْ، ولا مُفَارَقَةِ  سَـبيِلكِ، ولا بِالتعََرُّ
مَـنِ اجْتمََـعَ إلِيَكَْ(]4]، وهاتـان العبارتان الأخيرتان تدلان عى ضرورة التماسـك 
الاجتماعيّ والابتعاد عن العناصر التيّ تضعف هذا التماسـك، وتفسـده، وتفرق 

المسلمين. بين 

1- الصحيفة السجادية: ص 96. 
2- ينظر: فيّ ظلال الصحيفة السجادية: 265. 

3- سورة مريم، الآية: 48.
4- الصحيفة السجادية/96.



204

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

وجـاء فيّ جانـب آخر من دعائه ع فيّ خدمة النـاس: )وأجَْرِ للِناَسِ عَىَ يَدِيَ الخَْيْرَ 
، وهَـبْ لِي مَعَالِيَ الأخَلاق، واعْصِمْنيِّ مِنَ الفَْخْرِ(]1]؛ فهذه تربية  ولَا تَمْحَقْـه بِالْمنَِّ
دينيـة ترميّ إلى محاولـة خدمة الناس وإيصال الخير لهم، مع الاحتراز الشـديد 
من المن؛ لأنه يمحق أثر تلك الخدمة فيّ الدنيا والآخرة فكل عاقل يود بفطرته أن 
يكون محسـنا لا مسـيئا، وهل شيء أعظم من صنع الخير للناس وأن يجري عى 

يدك خلاص المكروبين من المصائب والشـدائد]2] .
إن المشـاكل الاجتماعيـة بـين الأفراد إنمـا تبدأ بخطأ من طرف أو شـخصَّ فإذا 
قوبل الخطأ بتصرف من جنسه كردّ فعلٍ عليه، ترسخت المشكلة وتعقدت، وهذا 
لا يتوافق ما تدعو إليه التربية الاجتماعية السـليمة فيّ مقابلة الإسـاءة بالإحسان؛ 
لإزالـة آثار الإسـاءة مـن القلـوب أولاً، ومن الواقـع الاجتماعيّ ثانياً، ولإشـاعة 
الإحسـان بوصفه سـبيلاً أمثلاً للتعامل الاجتماعيّ، ونقرأ هذه الدروس الرائعة 
فيّ دعائـه ع فيّ مـكارم الأخـلاق ومرضًى الأفعـال: )اللهَُمَ صَلِّ عَـىَ مُحَمَدٍ وآلهِ، 
وسَـدِّدْنِيّ لأنَْ أعَُارِضَ مَنْ غَشَنيِّ بِالنُّصْحِ، وأجَْزِيَ مَنْ هَجَرَنِيّ بِالبِْرِّ، وأثُِيبَ مَنْ 
لةَِ، وأخَُالفَِ مَنِ اغْتاَبَنيِّ إلَِى حُسْنِ الذِّكْرِ،  حَرَمَنيِّ بِالبْذَْلِ، وأكَُافِيَّ مَنْ قَطَعَنيِّ بِالصِّ
وأنَْ أشَْـكُرَ الحَْسَـنةََ، وأغُْضِيَ عَنِ السَيِّئةَِ]3]، وفيّ هذا الدعاء تبرز علامات التضرع 
والخضـوع عنـد الداعيّ، فالإمـام ع يناجـيّ رب العالمين، ويقول ربيّ سـددنيّ 
را  ووفقنـيّ أقابل وأكافيّ بالخير من أراد بيّ سـوءا، فـكان ع يطوف بالليل متنكِّ
عـى بيوت الفقـراء، ويوزع عليهم الدراهم والدنانير]4]. فـأيُّ تربية اجتماعية فيّ 

اقتلاع الأمراض الاجتماعيـة أفضل من هذه التربية؟.

1- الصحيفة السجادية: 92.
2- ينظر: فيّ ظلال الصحيفة السجادية: 252.

3- الصحيفة السجادية:94.
4- ينظر: فيّ ظلال الصحيفة السجادية: .260



205

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

ولعـل مـن أهـم المشـاكل التيّ قد تهـدد الجماعـات البشريـة هو نشـوء الفرقة 
والاختلاف المؤدية إلى التنازع والذي هو الطريق الحتميّ للفشل والوهم، ونرى 
فيّ عبارات أدعية الإمام ع صفات الدور الاجتماعيّ للمتقين الصالحين، فكأن من 
دعائـه ع فيّ مكارم الأخلاق ومـرضى الأفعال يقول: )اللهَُمَ صَلِّ عَىَ مُحَمَدٍ وآلهِ، 
وحَلِّنيِّ بِحِليْةَِ الصَالحِِيَن، وألَبْسِْـنِيّ زِينةََ الْمتُقَِيَن، فِيّ بَسْـطِ العَْدْلِ، وكَظْمِ الغَيظِْ، 
 ِ وإطِْفَاءِ الناَئِرَةِ، وضَمِّ أهَْلِ الفُْرْقَةِ، وإصِْلَاحِ ذَاتِ البْيَْنِ، وإفِْشَـاءِ العَْارِفَةِ، وسَـترْ
يرةَِ، وسُكُونِ الرِّيحِ، وطِيبِ  العَْائِبةَِ، وليِِن العَْرِيكَةِ، وخَفْضِ الجَْناَحِ، وحُسْـنِ السِّ
لِ، وتَرْكِ التعَْييِرِ، والإفِْضَالِ عَىَ غَيْرِ  الْمخَُالقََةِ، والسَبقِْ إلَِى الفَْضِيلةَِ، وإيِثاَرِ التفََضُّ
، والقَْوْلِ بِالحَْقِّ وإنِْ عَزَ، واسْتقِْلَالِ الخَْيْرِ وإنِْ كَثُرَ مِنْ قَوْلِي وفِعْلِي(]1]. الْمسُْـتَحِقِّ

فالصالحون المتقون ليسـوا منقطعين إلى محراب العبادة وتربية النفسِ فحسـب 
بل أن دورهم الاجتماعيّ يدعوهم لإقامة العدل ونشره وجمع الكلمة عى التقوى 
مـن خـلال التخلصَّ من النزعـات والفتن، كذلك لا بد من أمـور أخرى كإصلاح 
ذات البـين، وإفشـاء المعروف ونشره، ونبـذ المنكرات وطردهـا.. وغيرها؛ فهذه 
المهمات الاجتماعية التيّ يتعلمها المسلمون من هذا الدعاء تجعل الدور الاجتماعيّ 
للدين حاضرا باسـتمرار وضروريا فيّ المجتمع، وبدونه سـيبقى المجتمع يتخبط 
تخبط العشـواء فيّ جميع جوانبه ما يؤدي إلى كثرة الأوبئة والأمراض وتشـتت 
المجتمعـات، وغـير ذلك من الأمور الخطـيرة التيّ تؤدي إلى القتـال الدموي كما 

نشـاهد ذلك فيّ مجتمعنا الحالي]2].
وهنا يبرز بوضوح دور العقيدة الاسلامية فيّ دعوتها للتعايش السلميّ، مع الآخر 
القائمة عى اسـاس المصلحة الاجتماعية والخير الانسانيّ المحض من خلال قوله 

1- الصحيفة السجادية: ص96.
2- )) التأثـــر بالقـــرآن الكريم عند الإمام الســـجاد )عليه السلام( فيّ الصحيفة الســـجادية، مرجع 

سابق.



206

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

تعـالى )لا يَنهَْاكُـمُ اللهَُ عَنِ الذَِينَ لمَْ يُقَاتِلوُكُمْ فِيّ الدِّينِ وَلمَْ يُخْرِجُوكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ 
أنَْ تَبَرُّوهُـمْ وَتُقْسِـطُوا إلِيَهِْمْ إنَِ اللهََ يُحِبُّ الْمقُْسِـطِيَن إنَِمَا يَنهَْاكُـمُ اللهَُ عَنِ الذَِينَ 
قَاتَلوُكُـمْ فِيّ الدِّيـنِ وَأخَْرَجُوكُمْ مِـنْ دِيَارِكُمْ وَظَاهَرُوا عَـىَ إخِْرَاجِكُمْ أنَْ تَوَلوَْهُمْ 
وَمَنْ يَتوََلهَُمْ فَأوُلئَكَِ هُمُ الظَالِموُنَ( ]1].قال الطبرسي: ليسِ ينهاكم الله عن مخالطة 
اهل العهد الذين عاهدوكم عى ترك القتال وبرهم ومعاملتهم بالعدل… وتعدلوا 
فيمـا بينكـم وبينهم من الوفاء بالعهـد]2]. وقد دعت عقيدة الايمـان بالله تعالى، 
المسلمين كافة، الى القضاء عى مفاهيم الفرقة والحقد والبغضاء والخصومة بين 
المؤمنـين كافـة، عى اختلاف دياناتهم، فقال جلّ شـأنه )إنَِ الذَِيـنَ آمَنُوا وَالذَِينَ 
هَـادُوا وَالنصََـارَى وَالصَابِئـِيَن مَنْ آمَنَ بِاللـَهِ وَاليْوَْمِ الْآخِرِ وَعَمِـلَ صَالحِاً فَلهَُمْ 
أجَْرُهُـمْ عِنـْدَ رَبِّهِمْ وَلا خَـوْفٌ عَليَهِْمْ وَلا هُـمْ يَحْزَنُـونَ( ]3]واضاف الطبرسي فيّ 
مْ وَلَّا هُُمْ يَحِْزَنُُونَ أي )لا خوف عليهم فيما  يْهِ تفسـير قوله تعالى: وَلَّا خَوْفٌ عََلََ
قدّموا، ولا هم يحزنون عى ما خلفّوا وقيل لا خوف عليهم فيّ العقبى ولا يحزنون 
فيّ الدنيـا وفيّ هذه الآية دلالة عـى ان الايمان هو التصديق والاعتقاد بالقلب( ]4].
وحرصـت عقيدتنا الإسـلامية عى احـترام حرية العقيدة مع احترام ممارسـتها 
لـكل الأديـان وعدم العمل عـى تعطيلهـا أو معارضتها تحت أيِّ عـذر كان، بل 
ذهبت تعاليمنا السـمحة إلى حدِّ قبول طلب الاسـتجارة للمشركين، إن هم طلبوا 

ِ ثُمَّ  لَامَ اللَّهَّ
َ
جِرْهُ حَـتىَّ يَسْـمَعَ ك

َ
اَرَكَ فَأ نَ اسْـ�قَ كِ�ي شْْرِ ُ ْ

حََدٌ مِِنَ الم
َ

وَإِنْ أ ذلك، قال تعالى: 
.[5[  ُـه مََنَ

ْ
مَأ ـهُ  بْلِِغْ

َ
أ

1- سورة الممتحنة، الآيتان: 9-8.
2- الطبرسي، مجمع البيان فيّ تفسير القرآن: 344/9.

3- سورة البقرة، الآية: 62.
4- الطبرسي، المصدر السابق: 161/1.

5- سورة التوبة، الآية: 6.



207

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

قـال الطباطبائـيّ )عى الإسـلام والمسـلمين أن يعطوا كُلَ الأمان لمن اسـتأمنهم، 
ليسـتحضر معـارف الدين ويسـتعلم اصول الدعـوة حتى يتبعهـا إن لا حت له 
فيها لوائح الصدق، وهذا أصل لا يقبل بطلاناً ولا تغييرا مادام الاسلام اسلاماً( 
]1]وقال ايضاً: )إنَ الآية إنَما توجب إجارة المستجير اذا استجار لأمر دينيّ يرجى 

.[2[ الدين(  فيه خير 
وفيّ هـذه المعانـيّ الجليلـة يترك الإمام السـجاد  )رسـالة الحقـوق(، هذه 
الرسالة العظيمة التيّ يتحدث فيها الإمام السجاد »ع » عن الحقوق المهمة للناس، 
وعـن ثقافـة الحقـوق قبل أن يتحـدث العالم عـن وثيقـة الإعلان العالميّ لحقوق 
الإنسان عام 1948م بمئات السنين مما يوضح لنا الرؤية العميقة للإمام السجاد 
عليه السلام عن حقوق الإنسان، حيث تعد رسالة الحقوق للإمام السجاد من أهم 
الآثـار التيّ وصلت إلينا بعد الصحيفة السـجَادية، حيـثُ يبيّنُ فيها الإمام وظائف 
الإنسـان وواجباته تجاه الله سبحانه وتعالى، وتجاه نفسه والآخرين، وقد ذكرها 
ا وعى  ابـن شـعبة الحرانيّ فيّ كتابه )تحف العقول(، وهـيّ عبارة عن خمسين حقًّ

ا. روايـة الشـيخ الصدوق فيّ كتابه) الخصـال ( واحد وخمسين حقًّ
سًـا لثقافة حقوق الإنسان، فهو أول من وضع  إن الإمام السـجاد  يعد مؤسِّ
رسـالة لحقوق الإنسـان قبـل أربعة عشر قرنًا مـن الزمان، وذلـك لإدراكه أهمية 
احترام حقـوق الإنسـان، وأنهـا تشـكل المنطلـق لبناء نظـام اجتماعيّ متماسـك، 
وتحقيـق العدالـة الاجتماعية، وضمـان سلامة العلاقات الفرديـة والاجتماعية فيّ 

إطـار مـن الاحترام المتبادل، والتسـامح تجاه الآخر، والقبـول بالرأي المخالف.
أما غياب ثقافة حقوق الإنسـان فيؤدي إلى شـيوع التعصب والتشدد والتطرف، 

1- الميزان فيّ تفسير القرآن، الطباطبائيّ: 160/9.
2- المصدر نفسه: 161/9.



208

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

فيّ حين أن معرفة حقوق الذات، فضلاً عن حقوق الآخر يؤدي إلى سيادة القانون، 
ونمو ثقافة الاحترام والتكريم للإنسان.

ـــة  ـــد واقع ـــان بع ـــوق الإنس ـــاس حق ـــجاد  بيّن للن ـــام الس إن الإم
الطـــف، وتأتـــيّ أهميـــة رســـالة الحقـــوق للإمـــام الســـجاد  بوصفها 
أســـبق وثيقـــة تحدثـــت عـــن حقـــوق الإنســـان، فيّ حين أن أقـــدم الوثائـــق 
الدوليـــة التـــيّ صدرت عـــن حقوق الإنســـان لا تزيد عن قـــرنين من الزمن. 
إذ أن أهـــم مـــا صـــدر مـــن وثائـــق عـــن حقـــوق الإنســـان، وثيقـــة الإعلان 
العالمـــيّ لحقـــوق الإنســـان الصـــادر عـــن الجمعيـــة العامـــة للأمـــم المتحـــدة 
1948م، وكان هـــذا الإعلان قـــد اقتبـــسِ قواعـــده مـــن  /12 /10 بتاريـــخ 
إعلان الثـــورة الفرنســـية - التـــيّ حدثـــت عام 1789م- لحقوق الإنســـان، 

واعترافهـــا بالحقـــوق الطبيعيـــة للأفـــراد.
وقـد امتـازت وثيقة )رسـالة الحقوق( للإمام السـجاد ع بأنهـا تطرقت إلى 
حقـوق أكثـر مما هو مدون فيّ الإعلان العالميّ لحقوق الإنسـان؛ إذ اشـتملت 
رسـالة الحقـوق عى خمـسين حقـاً، وفيّ روايـة أخرى عى واحـد وخمسين 
حقـاً، فيّ حين أن الإعلان العالمـيّ لحقـوق الإنسـان لـم يتجـاوز 29 مـادة، 
كما أشـارت رسـالة الإمـام الحقوقية إلى حقـوق تجاهلتها الوثائـق الدولية 
لحقـوق الإنسـان، كحـق اللـه سـبحانه وتعـالى بالنسـبة لعبـده، وهيّ أكبر 

أصلها. بـل  الحقوق؛ 
ثم أشـار الإمام السـجاد ع إلى حقوق الإنسـان المفروضة من الله تعالى تجاه نفسِ 

الإنسـان، وأنواع علاقة الإنسان بنفسه من خلال رؤية الإسلام لذلك.
ويمكن تقسـيم حقوق الإنسان الرئيسـة التيّ أشار إليها الإمام السجاد  فيّ 

رسالته الحقوقية ضمن المحاور الآتية:



209

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

الله، وحق النفس(. 1  حق الخالق وحق المخلوق )حق 
 حقوق الأعضاء:- ]

وتشـمل الحقوق التالية: حق اللسـان- حق السـمع- حق البصر- حق اليد- حق 
الرجـل- حق البطن- حق الفرج.

حقوق الأفعال:- ]
وتشمل هذه الحقوق ما يلي: حق الصلاة- حق الحج- حق الصوم- حق الصدقة- 

حق الهدي.
حقوق الأئمة:- ]

وتشـمل هذه الحقوق ما يلي: حق السـلطان- حق سائسـك بالعلم- حق سائسك 
بالملك.

حقوق الرعية:- ]
وتشـمل حقـوق الرعية الأصنـاف التالية: حـق رعيتك بالسـلطان- حق رعيتك 

بالعلـم- حق الزوجـة- حق المملوك.
حقوق الرحم:- ]

وتشمل حقوق الرحم الأصناف التالية:
حـق الأم- حـق الأب- حق الولد- حق الأخ- حق مولاك المنعم عليك- حق مولاك 

الذي أنعمت عليه.
 حقوق عامة الناس والأشياء:- ]

وتشمل هذه الحقوق24 حقاً منها: حق المؤذن- حق إمام الجماعة- حق الجليسِ- 
حـق الصاحـب- حق الخليط- حق الشريك- حـق الكبير- حق الصغير- حق أهل 

الإسلام- حق أهل الذمة.... وغيرها من الحقوق العامة.
ونلاحظ أن الإمام السـجاد ع قد ختم رسـالته الحقوقية بحقوق أهل الإسـلام، 



210

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

وإن اختلفوا فيّ مذاهبهم وآرائهم ومرجعياتهم الفكرية، فلكل مسـلم أن يمارس 
عباداته وشـعائره ومعتقداته بحسب مذهبه. ثم بحقوق من يشترك مع الإنسان 
فيّ الأرض الواحدة والنظام السـياسي الواحد، وإن اختلف معهم فيّ الدين، لكنهم 
يشـتركون فيّ الإنسانية، وفيّ النظام السياسي الواحد، فلهم حقوق المواطنة، ولهم 
حرية ممارسـة شـعائرهم الدينية، دون أن يدعوا المسـلمين إليها. ولهم الحرية 
فيّ إجراء مراسـيم عباداتهم، كما أن لهم أن يعملوا حسـب شريعتهم فيّ عقودهم 
وطلاقهم... وغيرها من الأحوال الشـخصية؛ يقول الإمام السـجاد عليه السلام: 
))وحـق أهـل الذمة: أن تقبل منهم ما قبل الله عز وجل، ولا تظلمهم ما وفوا لله 

عز وجل بعهده((.
وتشـكل هذه الرسـالة الحقوقيـة وثيقة تاريخيـة أكثر من مهمـة وهيّ بحاجة 
للمزيـد مـن الدراسـة والتحليـل، وفيها دلالة عميقـة عى تقدم فكـر أهل البيت 

الربانيّ)]1].) ومنهجهـم 
إن علينا أن نسـتفيد من رسالة الحقوق للإمام السجاد  بأن نعطيّ اهتمامًا 
أكبر بمسـألة حقـوق الإنسـان، ونعمـل عى نشر ثقافة الحقـوق بين الناس، حتى 
يعلم كل شخصَّ حقوقه وواجباته الفردية والمدنية والاجتماعية والاقتصادية بما 
يحقق العدالة الاجتماعية للجميع، ومن هذه المعانيّ تتضح لنا جملة حقوق رئيسة 

فيّ التعايش واحترام الآخر، أبرزها:
أولاً: إن أصل البشر واحد.

ْ مِِنْ تَُـرَابٍ  ُ
ـاكُم عْـثِ فـَإِنَاَّ خَُلَقْ�نَ نْـتُُمْ فِِي رَيْـتَبٍ مِِنَ الْْبَ

ُ
ـاسُ إِنْ ك هَـا الِنَّ يُّ

َ
 يَـا أ  	  وقـال تعـالى: 

رْحََامِ مَا 
َ ْ
رُّ فِِي الأ �قِ نَ لَمُْ وَ�نُ بَ�يِّ قَةٍ لِِنُ لَّ رِ مُُخَ ْ قَةٍ وَغََ�ي لَّ غَةٍ مُُخَ ْ قَةٍ ثُمَّ مِِنْ مُصن ْ�فَةٍ ثُمَّ مِِنْ عََلََ ُ ثُمَّ مِِنْ بِن

.www//:https ،1- الإمام الســـجاد )ع( ورسالة حقوق الإنســـان، الشيخ عبد الله اليوسف
maghalat/ar/com.islam4u



211

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

.[1[ ـلًَا  ْ طِ�ن رِجُـمُْ  حنْ �نُ ثُمَّ  مُسَـىًّ  جََلٍ 
َ

أ إِلََي  ـاءُ  نسَشَ �
سْكُنَ  لِِيَ هَا  زَُوْخْبَ ا  َ مِِنْهْ عَلَ  وَ�بَ ةٍ  وَاحَِدَ سٍ  ْ �ن �نَ مِِنْ  خَُلَقَمُْ  ي  ِ

َّ
الَّذ هُْوََ    تعالى:  وقال   	

[2[ ا إِلَيْهَ
س  �ن �ن مِن  خُلقم  الَّذي  ربم  اتَوا  الِناس  أيها  يا   :وجل عز  قوله  تأويل  فيّ  والقول 

 .  واحَدة
قال أبو جعفر: يعنيّ بقوله تعالى ذكره: )يا أيها الناس اتقوا ربكم الذي خلقكم 
مـن نفسِ واحـدة (: )احذروا، أيها الناس، ربكـم أن تخالفوه فيما أمركم وفيما 
نهاكـم، فيحـل بكـم من عقوبته مـا لا قبل لكم به. ثم وصف تعالى ذكره نفسـه 
بأنه المتوحد بخلق جميع الأنام من شـخصَّ واحد، معرفاً عباده كيف كان مبتدأ 
إنشـائه ذلك من النفسِ الواحدة، ومنبههم بذلك عى أن جميعهم بنو رجل واحد 
وأم واحـدة، وأن بعضهم من بعـض وأن حق بعضهم عى بعض واجب وجوب 
حـق الأخ عـى أخيـه، لاجتماعهم فيّ النسـب إلى أب واحد وأم واحـدة، وأن الذي 
يلزمهم من رعاية بعضهم حق بعض، وأن بعد التلاقيّ فيّ النسب إلى الأب الجامع 
بينهـم، مثل الذي يلزمهم من ذلك فيّ النسـب الأدنـى، وعاطفاً بذلك بعضهم عى 
بعض، ليتناصفوا ولا يتظالموا، وليبذل القوي من نفسه للضعيف حقه بالمعروف 
عى ما ألزمه الله له، فقال: )الذي خلقكم من نفسِ واحدة (، يعنيّ: من آدم(]3]..

ثانياً: إنه خلق لحكمة وليس عبثاً. 
.[4[  رَكَ سُدًى نْ يُ�قْ

َ
نسَْانُ أ � ِ

ْ
يَحْسَبُ الْإ

َ
	  قال تعالى:  أ

رَكَ سُدًى يقول تعالى ذكره: أيظن هذا الإنسان  نْ يُ�قْ
َ

نسَْانُ أ � ِ
ْ

يَحْسَبُ الْإ
َ

 وقوله: أ

1- سورة الحج، من الآية: 5.
2- سورة الأعراف، من الآية: 189.

3- جامع البيان فيّ تأويل آي القرآن: 7/ 513، 514.
4- سورة القيامة، الآية: 36.



212

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

الكافر بالله أن يترك هملاً أن لا يأمر ولا ينهى، ولا يتعبد بعبادة (]1].
ثالثاً: إن قوته ونشاطه لا بد من نفاذهما وأنه سيسأل عن أعماله. 

عَـلَ مِِنْ  ةً ثُمَّ �بَ عْـفٍ قَُوَّ َ عْـدِ صن عَـلَ مِِنْ �بَ عْـفٍ ثُمَّ �بَ َ ي خَُلَقَـمُْ مِِنْ صن ِ
َّ

ُ الَّذ 	 قـال تعالى:  اللَّهَّ
.[2[  ًبَة ـ�يْ َ عْفًـا وَسش َ ةٍ صن عْـدِ قَُوَّ �بَ

نَ )5(  لَ سَـافِلِ�ي َ ْ�ـ�ن
َ

يـمٍ )4( ثُمَّ رَدَدْنََاهُ أ حْسَـنِ تََوِْ
َ

نسَْـانَ فِِي أ � ِ
ْ

ـا الْإ َ ـدْ خَُلَقْ�ن َ  لَ�ق 	 قـال تعـالى: 
.[3[ٍنُـون مَِمْ ـرُ  ْ غََ�ي جْـرٌ 

َ
أ فَلَُهُـمْ  َـاتِ  الِْح الصَّ ـوُا  وَعََمِ ـوا  آَمََنُ يـنَ  ِ

َّ
الَّذ  

َّ
إِلَّا

)عـن ابن عباس: )فيّ أحسـن تقويم(، قال: » يعنـيّ فيّ أعدل خلق«، ثم   )رددناه 
أسفل سافلين(، يعنيّ: ».إلى أرذل العمر«،)إلا الذين أمنوا وعملوا الصالحات فلهم 
اجر غير ممنون(، يقول: غير منقوص، يقول: فإذا بلغ المؤمن أرذل العمر، وكان 
يعمل فيّ شـبابه عملاً صالحاً كتب الله له من الأجر مثل ما كان يعمل فيّ صحته 
وشـبابه، ولم يـضره ما كان يعمل فيّ كبره، ولم تكتب عليـه الخطايا التيّ يعمل 

بعدما يبلغ أرذل العمر(]4].
رابعـاً: إن ميـزان التفاضـل بين الناس هـو التقوى والعمـل الصالح بعد 

الإيمان
ـائِِلَ  ـعُوبًِا وَقََبَ ْ �شُ ُ

ـاكُم عَنَْ نْـىَ وَ�بَ
ُ

ـرٍ وَأ
َ
ْ مِِنْ ذَك ُ

ـاكُم ـاسُ إِنَاَّ خَُلَقْ�نَ هَـا الِنَّ يُّ
َ

 يَـا أ تعـالى:  قـال   	
.[5[    ْ ُ

ـاكُم َ �ق �قْ
َ

أ  ِ اللَّهَّ ـدَ  عِِنْ رَمَـمُْ 
ْ
ك

َ
أ إِنَّ  عَـارَفُُوا  لِتَ

ـرٌ  صِ�ي َ بِب  ُ وَاللَّهَّ ـلََاغُ  الْْبَ يْْـكَ  عََلََ ـا  َ فَإِنَّمَّ ا  ْ لَوَّ تََوَ وَإِنْ  اهْتَـدَوْا  ـدِ  فَِقَ وا  سْـلَِمُ
َ

أ فـَإِنْ    تعـالى:  قـال   	

1- جامـــع البيـــان فيّ تأويل آي القـــرآن: 24/ 82، ينظر: تفسير القـــرآن العظيم لابن أبيّ حاتم: 
3389/10، برقم )19072(.

2- سورة الروم: من الآية: 54.
3- سورة التين: الآيات: 4ـ 6.

4- تفسير مجاهد: 1/ 737.
5- سورة الحجرات، من الآية: 13.



213

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

.[1[   بِِالعِْبَـادِ 
لَ   مَِنْ آَمَِنَ وَعََمِ

َّ
ـدَنََا زُُلْـفَِي إِلَّا بُـمُْ عِِنْ رِّ َ �ق ـتِى �قُ ْ بِِالَّ ُ

دُكُم
َ

وْلَّا
َ

 أ
َ

مْوَالُـمُْ وَلَّا
َ

	  قال تعـالى:  وَمَـا أ
.[[[ َـون ـرُفََاتِ آَمَِنُ ُ ـوُا وَهُُمْ فِِي العْن ـا عََمِ عْـفِ بِِمَ ِّ ـمْ جَـزَاءُ الصن ـكَ لََهُ ولَِئِ

ُ
ًـا فَأ صَالِْح

)يقول جل ثناؤه: وما أموالكم التيّ تفتخرون بها أيها القوم عى الناس ولا أولادكم 
‍الذيـن تتكـبرون بهم، بالتيّ تقربكم منا قربة... وعـن قتادة قوله: )وما أموالكم

 ولا أولادكم بالتيّ تقربكم عندنا زلفى( لا يعتبر الناس بكثرة المال والولد، وأن 
الكافر قد يعطى المال، وربما حبسِ عن المؤمن(]3].

خامساً: إن الدين هو سبب الوحدة وليس الفرقة. 
إِذْ  يْْـمُْ  عََلََ  ِ اللَّهَّ عْمَـةَ  ِ

�ن ـرُوا 
ُ
وَاذْك قَُوا  ـرَّ َ �ن �قَ  

َ
وَلَّا يْعًـا  جََمِ  ِ اللَّهَّ حَبْـلِ  ِ �ب صِمُـوا  تعالى:وَاعْ�قَ قـال    	

ـارِ  ـرَةٍ مِِنَ الِنَّ ْ ا ُ��ن َ ـ�ن نْـتُُمْ عََلَىَ �شَ
ُ
ـهِ إِخْـوَانًَا وَك عْمََتَِ ِ�نِ صْبَحِْـتُُمْ �ب

َ
ـنَ قُوُبِـمُْ فَأ ـفَ بَ�يْ لَّ

َ
اءً فَأ عْْدَ

َ
نْـتُُمْ أ

ُ
ك

.[4[ تَـدُونَ  تَِهْ ـمُْ  لعََلَّ آَيَاتَِـهِ  لَـمُْ   ُ اللَّهَّ ـنُ  �يِّ َ يُ�ب ـذَلِِكَ 
َ
ك ـا  َ مِِنْهْ  ْ ُ

ـذَكُم َ �ق �نْ
َ

فَأ
قـال القرطبيّ: يعنيّ بذلك جل ثناؤه: وتعلقوا بأسـباب اللـه جميعاً. يريد بذلك 
تعـالى ذكـره: وتمسـكوا بدين الله الـذي أمركم به، وعهده الـذي عهده إليكم فيّ 
كتابه إليكم، من الألفة والاجتماع عى كلمة الحق، والتسليم لأمر الله. وأما الحبل 
، فإنه السبب الذي يوصل به إلى البغية والحاجة، ولذلك سميّ الأمان » حبلا لأنه 

سـبب يوصل إلى زوال الخوف، والنجاة من الجزع والذعر(]5].
سادسًا: إن الإسلام نور يهتدى به. 

هُُ فِِي  مَنْ مَِثَ
َ
ـاسِ ك ـا لََهُ نُُورًا يَمْشَِى بِهِ فِِي الِنَّ عَنَْ اهُ وَ�بَ يِّْنَ حْْيَ

َ
تًـا فَأ وَمَِنْ كَانَ مََّيْ

َ
قال تعالى:  أ

1- سورة آل عمران، من الآية: 20.
2- سورة سبأ، الآية: 37.

3- جامع البيان فيّ تأويل آي القرآن: 20/ 411.
4- سورة آل عمران، الآية: 103.

5- جامع البيان فيّ تأويل آي القرآن: 7/ 70.



214

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

.[1[  َكَافِرِينَ مَا كَانُُوا يَعْمَوُن نَ لِلْ ذَلِِكَ زُُيِّ
َ
ا ك َ ارِجٍ مِِنْهْ حنَ ِ سَ �ب اتِ لَِيْ لُِمَ ُّ ال�ن

)وجـاء فيّ تفسـيرها: مـن كان ميتـاً يقـول: مـن كان كافـراً. فجعله جـل ثناؤه 
لانصرافـه عن طاعته، وجهله بتوحيده وشرائـع دينه، وتركه الأخذ بنصيبه من 
العمل لله بما يؤديه إلى نجاته بمنزلة الميت الذي لا ينفع نفسـه بنافعةٍ ولا يدفع 

عنها من مكـروه نازلة (]2].
ثم بعد ذلك بين الله تعالى أنه هداه، )يقول: فهديناه للإسـلام، فأنعشـناه، فصار 
يعـرف مضـار نفسـه ومنافعها، ويعمل فيّ خلاصها من سـخط اللـه وعقابه فيّ 
معـاده فجعـل إبصاره الحق تعـالى ذكره بعد عمـاه عنه، ومعرفتـه بوحدانيته 
وشرائـع دينـه بعـد جهله بذلك، حيـاةً وضياءً يسـتضيئ به، فيمـشي عى قصد 

السـبيل ومنهج الطريـق فيّ الناس(]3].
الدنيا وحطامها. التنافس الحقيقيّ ليس من أجل  سابعًا: إن 

إنَ التنافـسِ والمصارعـة ليـسِ مـن أجل الدنيـا وحطامها، وإنما مـن أجل طلب 
بالجنة. المغفرة، والفـوز 

رْضُ 
َ ْ
ـمَوَاتُ وَالأ هَـا السَّ ُ ـةٍ عَرْصن ـمُْ وَجََنَّ ةٍ مِِنْ رَبِّ ـفِِرَ ْ 	  قـال تعـالى:  وَسَـارِعُْوا إِلََي مَعن

.[4[   ـنَ  �ي ِ قَّ ُ تْ ِ�ْ عِْدَّ
ُ

أ
فِِي  عْـرِفُ  �قَ  )23( ظُـرُونَ  يَ�نْ رَائِـكِ 

َ ْ
الأ عََلَىَ   )22( عِـيٍم  �نَ لَـفِِي  بْـرَارَ 

َ ْ
الأ إِنَّ    تعـالى:  وقولـه   	

ذَلِِكَ  وَفِِي  مِسْـكٌ  امُـهُ  خِِتَ  )25( تُـومٍ  مَُخْ رَحِْيـقٍ  مِِنْ  نَ  يُسْـوَْ  )24( عِـيِم  الِنَّ ةَ  ـرَْ َ بِن وُجُوهِهِـمْ 
.[5[    )26( سُـونَ  نِ تَنَا� ُ ْ

الم َـِ�  ن تَنَا� فَلِْيَ

1- سورة الأنعام، الآية: 122.
2- جامع البيان فيّ تأويل آي القرآن: 9/ 532، 533.

3- المصدر نفسه: 9/ 533.
4- سورة آل عمران، الآية: 133.

5- سورة المطففين، الآيات: 22ـ 26.



215

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

ثامنًا: احرام حقوق الآخرين.
إنَ الوحـدة الإنسـانية والأخـوة الإيمانيـة تتطلب من المسـلم أن يحـترم حقوق 
الآخرين ولا يتجاوزها وقد وردت الآيات الكريمة والأحاديث الشريفة التيّ تؤكد 

ذلك.
عْتَـدُوا إِنَّ   �قَ

َ
ُ لَـمُْ وَلَّا حََلَّ اللَّهَّ

َ
بَـاتِ مَـا أ مُـوا طَيِّْ حَرِّ  �قُ

َ
ـوا لَّا يـنَ آَمََنُ ِ

َّ
هَـا الَّذ يُّ

َ
	  قـال تعـالى:  يَـا أ

.[1[   عْتَدِيـنَ  ُ ْ
الم يُحِِـبُّ   

َ
لَّا  َ اللَّهَّ

 يُحِِـبُّ 
َ

َ لَّا عْتَـدُوا إِنَّ اللَّهَّ  �قَ
َ

يـنَ يُقَاتَِوُنَـمُْ وَلَّا ِ
َّ

ِ الَّذ اللَّهَّ يْلِ   وَقَاتَِـوُا فِِي سَـ�بِ تعـالى:  قـال    	
.[[[   عْتَدِيـنَ  ُ ْ

الم
ـمُ  خََاطَبَُهُ وَإِذَا  نًَا  هَْوَْ رْضِ 

َ ْ
الأ عََلَىَ  ـونَ  يَمْْشُ يـنَ  ِ

َّ
الَّذ ـنِ  حْْمَ الرَّ ـادُ  وَعِْبَ   تعـالى:  قـال   	

.[[[   سَـلََامًا  قَالَُوا  اَهِـوُنَ 
ْ

الْج

1- سورة المائدة، الآية: 87.
2- سورة البقرة، الآية: 190.
3- سورة الفرقان، الآية: 63.



216

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

 المطلب الثانيّ
تفعيل الأساليب الوسطية الحسنة فيّ معاملة الآخرين.

وتتجَّلى هذه الأساليب فيما يأتيّ: 
]-  التعامل بالحسنى مع الوالدين.

ـدَكَ  ـنَّ عِِنْ َ ُ
لِغ ْ ـا يَ�ب يْـنِ إِحْسَـانًَا إِمَّ الِدَ ـاهُ وَبِِالَْوَ  إِيَّ

َّ
عْبُـدُوا إِلَّا  �قَ

َّ
لَّا

َ
ـكَ أ ـي رَبُّ َ صن َ  وَ�ق قـال تعـالى: 

 )23( رِيـاً 
َ
ك  

ً
لَّا قََوْ ـاَ  لََهُ وَقُـلْ  ـا  رْهُُمَ تََنَْهَ  

َ
وَلَّا فٍّ 

ُ
أ ـاَ  لََهُ ـلْ  ُ �ق �قَ فـَلََا  ـا  كِلََاهُُمَ وْ 

َ
أ ـا  هُُمَ حََدُ

َ
أ ـرَ  َ الْكِ�ب

.[1[    )24( ـرًا  �ي ِ ـانَِى صَعن َ ـاَ رَ�بَّ�ي
َ
ـةِ وَقُـلْ رَبِّ ارْحَمْهُـاَ ك حْْمَ لِّ مِِنَ الرَّ ـاحَ الَّذُّ ـاَ جََنَ ْ لََهُ ـصن ِ وَاخْ�ن

 وواضح أن الله سبحانه وتعالى يؤكد هنا عى وجوب طاعة الوالدين والبر بهما 
وقرن حقهما بحقه، وعدَ عقوقهما من الكبائر، وهو – العقوق – نكران للمعروف 
فيّ حـق الوالديـن كمـا أنه نكـران الحق لله تعـالى؛ لأن العاق قـد تجاهل وصية 

يْـنِ  الِدَ ـاهُ وَبِِالَْوَ  إِيَّ
َّ

عْبُـدُوا إِلَّا  �قَ
َّ

لَّا
َ

ـكَ أ ـيٰ رَبُّ َ صن َ اللـه فيّ الوالدين، فقد قـال عز وجـل:  وَ�ق
ـا  رْهُُمَ تََنَْهَ  

َ
وَلَّا فٍّ 

ُ
أ ـاَ  ُ لَهَّ ـل  ُ �ق �قَ فَـلََا  ـا  كِلََاهُُمَ وْ 

َ
أ ـا  هُُمَ حََدُ

َ
أ ـرَ  َ الْكِ�ب عِِنـدَكَ  ـنَّ  َ ُ

لِغ ْ يَ�ب ـا  إِمَّ إِحْسَـانًَا 
ارْحَمْهُـاَ  بِّ  رَّ وَقُـل  ـةِ  حْْمَ الرَّ مِِنَ  لِّ  الَّذُّ ـاحَ  جََنَ ـاَ  لََهُ  ْ ـصن ِ وَاخْ�ن  )23( رِيـاً 

َ
ك  

ً
لَّا قََوْ ـاَ  ُ لَهَّ وَقُـل 

ـرًا ، ومهمـا قـدّم الولـد لوالديه فإنه لـن يؤديهما حقهما، ومن  �ي ِ ـانَِى صَعن َ ـاَ رَ�بَّ�ي
َ
ك

هنا كان دعائه )عليه السـلام( لأبويه )عليهما السـلام( نجـده قد تأثر بمفردات 
من الآية أعلاه، فيقول فيه الامام السـجاد ع: )اللهَُمَ خَفِّضْ لهَُمَا صَوْتِيّ، وأطَِبْ 
نِْيّ بِهِمَا رَفِيقاً،  لهَُمَـا كَلَامِيّ، وألَنِْ لهَُمَـا عَرِيكَتيِّ، واعْطِفْ عَليَهِْمَا قَلبْـِيّ، وصَيرِّ
وعَليَهِْمَا شَفِيقاً، اللهَُمَ اشْكُرْ لهَُمَا تَرْبِيتَيِّ، وأثَِبهُْمَا عَىَ تَكْرِمَتيِّ، واحْفَظْ لهَُمَا مَا 
حَفِظَاه مِنِّيّ فِيّ صِغَرِي، اللهَُمَ ومَا مَسَهُمَا مِنِّيّ مِنْ أذًَى، أوَْ خَلصَََّ إلِيَهِْمَا عَنِّيّ مِنْ 
مَكْرُوه، أوَْ ضَاعَ قِبلَِي لهَُمَا مِنْ حَقٍ فَاجْعَلهْ حِطَةً لذُِنُوبِهِمَا، وعُلوُّاً فِيّ دَرَجَاتِهِمَا، 

ئاَتِ بِأضَْعَافِهَا مِنَ الحَْسَناَتِ. وزِيَادَةً فِيّ حَسَـنَاتِهِمَا، يَا مُبدَِّلَ السَـيِّ

1- سورة الإسراء، الآيتان: 23،24.



217

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

2- التعامـل بالحسـنى مـع الجَّـار والأقـارب واليتامى والمسـاكين وابن 
عليهم والإنفاق  السـبيل 

ـرْبَِّي  ُ يْـنِ إِحْسَـانًَا وَبِـذِي الْ�ق الِدَ ئًا وَبِِالَْوَ ـ�يْ َ ـوا بِـهِ سش
ُ
ك ِ

 تُُشْرْ
َ

َ وَلَّا ـدُوا اللَّهَّ 	  قـال تعـالى:  وَاعْْبُ
ـنِ  ْ وَا�ب نَْـبِ 

ْ
بِِالْج احِـبِ  وَالصَّ نُُـبِ 

ْ
الْج َـارِ  ْ

وَالْج ـرْبَِّي  ُ الْ�ق ذِي  َـارِ  ْ
وَالْج نِ  سَـاكِ�ي َ ْ

وَالم تَـامََى  وَالِْيَ
.[1[   ـورًا  ُ �ن

َ ن �  
ً

تَـالَّا مُُخْ كَانَ  مَِنْ  يُحِِـبُّ   
َ

لَّا  َ اللَّهَّ إِنَّ  يْاَنُـمُْ 
َ

أ مَلَكَـتْ  وَمَـا  ـبِيْلِ  السَّ
: )وأما حـقُّ الجار؛ فحفظـه غائباً،  وفيّ هـذا المعنـى يقـول الإمام السـجاد 
وكرامته شاهدًا، ونصرته ومعونته فيّ الحالين جميعًا، لا تتبع له عورة، ولا تبحث 
له عن سوءة لتعرفها، فإن عرفتها منه عن غير إرادة منك ولا تكلف، كنت لما علمت 
حصناً حصيناً، وستًرا سـتيًرا، لو بحثت الألسـنة عنه لم تتصل إليه لانطوائه عليه.

ولا تسـتمع عليه من حيث لا يعلم لا تسـلمه عنه شـديدة، ولا تحسده عند نعمة، 
تقيـل عثرتـه، وتغفـر زلته، ولا تدخر حلمـك عنه إذا جهل عليـك، ولا تخرج أن 
تكون سـلماً لـه، ترد عنه الشـتيمة، وتبطل فيه كيد حامـل النصيحة، وتعاشره 

معـاشرة كريمة، ولا حـول ولا قوة إلا بالله(
فهنا يحثنا الإمام السـجاد  من هذا النصَِّّ المقتبسِ من رسـالة الحقوق عى 
تفهم حقوق الجار علينا، فالارتباط المكانيّ يفرض جملة من المحددات التيّ وردت 
فيّ كـثيًرا مـن الأحاديث والروايـات؛ إذ للجار امتيازات خاصـة متبادلة مع جاره، 
ومنها حفظ بيته فيّ غيابه سـواء حماية البناء العمرانيّ أو أهل بيته، فالإنسـان قد 
يتعـرض لحـوادث مختلفة فيّ منزله ولا يجد حينها مسـعفًا ومنقذًا سـوى جاره 
بالدرجـة الأولى الـذي يكـون أقرب إليه مـن الأهل والأصدقاء المقيـمين فيّ منطقة 
أخرى، وهنا نكتشف مدى عمق هذا الارتباط الجغرافيّ الذي يمنحنا تواصلا دائمًا 

فيّ أغلب المناسـبات بغضّ النظر عن طبيعتها فيما لو كانت حزينة أو سـارّة.

1- سورة النساء، الآية :36.



218

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

وقـد نجحـت كثير من علاقـات الجيران بإحرازهـا بعدًا روحياً يفـوق الارتباط 
المكانـيّ، وقد نسـمع عن حكايـات متعـددة ومختلفة لجيران تطـورت الروابط 
المشـتركة فيمـا بينهم ليتحـدوا مـع جيرانهم ليكونـوا عائلة واحـدة عن طريق 
المصاهرة، وفيّ بعض الأحيان حتى كنتيجة طبيعية للعشرة الطويلة، لكن السؤال 
هنـا كيـف نجحوا بتحقيق ذلك من دون منغصـات تعيق هذه العلاقة الروحية؟

الجـواب حتما يكمن فيّ أن يصون الجـار جاره، فحفظ الأسرار التيّ يطلع عليها 
بحكـم القرب، وتلبية احتياجاته عند الحاجة، وغضّ البصر عن حرمة أهل بيته، 
وتجاوز الأمور السلبية بإيجابية وعدَها هفوات عابرة قد نتعرض لها دون نوايا 
سـيئة، وعـدم إيذائهم بشيء غير مقبول لا نرضاه لأنفسـنا، والدفـاع عنهم عند 
تعرضهـم لمكـروه، ونصيحتهم عند التقصير، والتعامل بمعروف، ومشـاركتهم 
مناسـباتهم، والشـعور بالمسـؤولية تجاههم بحـدود المطلـوب... وأكثر من هذا 
لننجـح فعلا فيّ كسـب جار حقيقيّ يمكننا الاعتماد عليـه والنظر إليه كونه فردًا 

العائلة]1]. من 
 ]- إعطاء حقوق الزوجة والعدل المادي بين الزوجات. 

سًـا فَـكُوُهُ  ْ �ن ـهُ �نَ ءٍ مَِنْ ـنَ لَـمُْ عَـنْ شََيْ حْـةًَ فـَإِنْ طِ�بْ ِ
ـنَّ �ن سَـاءَ صَدُقَاتِِهِ  آَتَُوا الِنِّ 	 قـال تعـالى: 

.[2[   ـا  ً ي�ئ هَنِِيئًـا مَِرِ
 .[3[ غَُرُورًا 

َّ
َ�انُ إِلَّا �يْ َّ يِهمْ وَمَا يَعِدُهُُمُ السش 	 وقال تعالى:  يَعِدُهُُمْ وَيُمَِنِّ

‍	 عن ابن عباس، عن النبيّ )صى الله عليه وســـلم( قال: ))خيركم خيركم لأهله،

1- الرسالة السجادية وضمان حق الجار،
 https//:waha.imamhussain.org31397/

2- سورة النساء، الآية: 4.
3- سورة النساء، الآية: 129.



219

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

.]1]))وأنا خيركم لأهلي
يقـول الإمـام زين العابديـن ع: )وحقُّ الزوجة أنّ تعلم أن اللـه عزَ وجلَ جعلها 
لك سـكناً وأنُسـاً، وتعلم أنّ ذلك نعمة من الله تعالى عليك، فتكرمَها وترفقَ بها، 
ـك عليهـا أوجب فـإنَ لها عليك أن ترحمها، لأنَها أسـيرك وتطعمها  وإنْ كان حقُّ

وتكسـوها فإذا جهلت عفوت عنها(]2].
يتناول الإمام )عليه السلام( فيّ هذه الفقرة المباركة من رسالته الحقوقيةّ، الحقوق 
الشرعيةّ والأدبيةّ والماديَة للزوجة، مرَة بالتشريع لبيان الواجب والمطلوب، ومرّة 
أخرى بالتوجيه الوجدانيِّّ المؤثّر؛ حيث يصوّر الإمام ع من أعماق القلب وأغوار 
الحسِّ الصادق، طبيعة تلك العلاقة بتعبير لطيف رقيق ينهل من القرآن الكريم، 
ولا يُكتب إلا بحبره الذّي لا ينضب ويظلُّ يشعّ بأنوار الحقيقة الخالدة، فيوضح 
)عليه السلام( صلة النفسِ بالنفسِ، صلة السكن والقرار، صلة المودَة والرحمة، 
ـل؛ فيا ترى، ما الـّذي توجبه هذه الصـلات من حقوق عى  صلـة السـتر والتجمُّ

الزوج عليه مراعاتها، والقيام بها أمام شريكة العمر ورفيقة الدرب الطويل؟
أول الحقوق هو النفقة عليها؛ حيث ألزم الإسلام الزوج بالنفقة عى زوجته 
يَة. يقول  وتهيئة المسـكن المناسـب لها، ضمن حدود قدرته الماليةّ وإمكاناته المادِّ

ـنَّ  يْهِ ـوُا عََلََ يِّْ َ صن وهُـنَّ لِ�قُ ارُّ َ صن ُ  بِق
َ

ْ وَلَّا ُ
كُم ـثُ سَـكَنْتُُمْ مِِنْ وُجِْدِ سْـكِنُوهُنَّ مِِنْ حَْيْ

َ
أ تعـالى: 

فَآتَُوهُـنَّ  لَـمُْ  عْـنَ  َ رْصن
َ

أ فـَإِنْ  لَُهُـنَّ  حَْمْ يَضَعْـنَ  حَـتىَّ  ـنَّ  يْهِ عََلََ ـوُا  ِ �ن �نْ
َ

فَأ ـلٍ  حَْمْ تِ 
َ

ولَّا
ُ

أ ـنَّ 
ُ
ك وَإِنْ 

.[3[خْـرَى
ُ

أ لََهُ  رْضِعُ  ُ نسََـ�ق � تُُمْ  عَـاسََرْ �قَ وَإِنْ  عْـرُوفٍ  بِِمَ نَـمُْ  ْ �بَ�ي ـرُوا  تََمِ
ْ

وَأ جُورَهُـنَّ 
ُ

أ
كمـا أن عـى الرجل أن يكفيها من الطعام والشراب واللِّباس إضافةً إلى المسـكن، 
وكلِّ مـا هـو ضروريٌّ فيّ حياتها، كالطبابة وغيرها، فلا يترفَه هو ويضيقّ عليها. 

1- سنن ابن ماجه: باب – حسن معاملة النساء: 636/1، برقم )1977(.
2- شرح رسالة الحقوق - الإمام زين العابدين )ع(: ص517.

3- سورة الطلاق: الآية: 6. 



220

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

وهـذا الحـقّ ثابت لها حتىّ وإنْ كانت غنيةّ موسرة، وهيّ غير ملزمة بذلك إلا إذا 
أرادت، لأنّ الشريعـة لـم تكلِّفها بالإنفاق عى زوجها، إلّا إذا أرادت هذا الأمر عن 
طيـب خاطر ورضًا متطوّعة غير مجبرة، عن إسـحاق بن عمّـار، قال: قلت لأبيّ 
عبد الله )عليه السلام(: ما حقُّ المرأة عى زوجها الذّي إذا فعله كان محسنا؟ً قال 

)عليه السـلام(: )يشبعها ويكسوها، وإنْ جهلت غفر لها(]1].
أمـا ثانـيّ حقوق المـرأة عى الرجـل: وِصالُها، وهو عبارة عـن حقِّها الزوجيِّّ 
فيّ العلاقـة معـه، والاتصـال بينهما كمـا أراده الله تعالى، ولذلـك لا يحقّ للزوج 
هجرانهـا والابتعـاد عنها زيـادة عن المدّة المحـدّدة فيّ الشرع المبـين. ومن القبح 
بمـكان أن يقـصّر الرجل فيّ أداء هذا الحقِّ لها، وقد ورد ذمُّ الرجل المتهاون بهذا 

الأمـر فيّ النصـوص الواردة عن أهل بيـت النبوة ع. ]2] 
الثالث: عدم إهانتها الحقُّ 

فينبغيّ التعامل معها بإحسان، فلا يعمد إلى استعمال الألفاظ النابية معها، وإن 
كان غاضبـاً أو محقّـاً، وهو المقصود من قول النبـيّّ )صى الله عليه وآله(: )ولا 

يقبحّ لها وجهاً(]3].
الرابع: عدم الإضرار بها الحقُّ 

ربّمـا يعمـد بعض الأزواج إلى الإضرار بالزوجة، حتىّ تصل إلى حالة ترجو فيها 
الخـلاص مـن زوجها، فتبـذل مهرها لقـاء أن يطلِّقها، فيكون هـو الذّي ألجأها 
ئة والأسـلوب الوحشيِّ فيّ التعاطيّ معها،  إلى هذه الحالة، من خلال المعاملة السـيِّ
وربّما يفرح الزوج بأنّه قد نجحت خطَته ووصلت إلى الغاية التّيّ رمى إليها من 

1- مكارم الاخلاق: ص 217.
2- سفينة البحار: 1/ 180.

3- ميزان الحكمة: ص 7870.



221

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

خلال عمليةّ الإضرار والاضطهاد التّيّ مارسها مع زوجته. لكنّ الحقيقة أنّ الله 
تعـالى ورسـوله )صى اللـه عليه وآله( بريئان من هذا الرجـل. وإضافة إلى ذلك، 

فإنّ مـا أجُبرت الزوجة عى دفعه له حرام عليه]1].
إدامة الصلة مع ذوي القربى- ]

لقـد أكد الاسـلام عى صلة الأرحام وشـدد عى صلتهم بمـا لا يخفى عى المتأمل 
فيمـا ورد من الأحاديـث الكثيرة عن نبينا الأكرم وأهل بيته عليهم السـلام، وفيّ 
ذلـك إشـارة لما تشـكله صلة الأرحام من تقوية لوشـائج القـرب والتواصل بين 
أفراد المجتمع الإسـلاميّ المنضبط والمتكاتف والواعيّ ولما تعكسـه قطيعة الرحم 
من صورة عن مجتمع متمزق مختل العواطف لا يربط بين أفراده سوى المصالح 
المادية الضيقة والتيّ كل اهتمامها منصب عى الأنا حتى تصبح الجماعة فيه أمراً 

مسـتهجنا فنرى كل فرد منه منكباً عى ذاته وغارقا فيّ أنانياته.
ـا  َ ةٍ وَخَُلَـقَ مِِنْهْ ـسٍ وَاحَِدَ ْ �ن ي خَُلَقَـمُْ مِِنْ �نَ ِ

َّ
ـمُُ الَّذ ـوُا رَبَّ ـاسُ اتََّ هَـا الِنَّ يُّ

َ
	  قـال تعـالى:  يَـا أ

إِنَّ  رْحََامَ 
َ ْ
وَالأ بِـهِ  قسََـاءَلَُونَ  � ي  ِ

َّ
الَّذ  َ اللَّهَّ ـوُا  وَاتََّ سَـاءً  ِ

ن وَ� ـرًا  ثِ�ي
َ
ك  

ً
رِجََالَّا ـاَ  ُ مِِنْهْ وَ�بَـتَشَّ  هَـا  زَُوْخْبَ

.[2[   رَقِِيبًـا  يْْـمُْ  عََلََ كَانَ   َ اللَّهَّ
‍	  عن أنسِ قال، قال رســـول الله )صى الله عليه وســـلم(: ))الخلق كلهم عيال الله

وأحبهم إلى الله أنفعهم لعياله((]3].
إذن فـالإسلام يدعـو إلى مجتمـع المحبة والتواصـل والتعاون والإخـاء والتكافل، 
مجتمـع ليـسِ فيه الحواجـز النفسـية والاجتماعيـة بين أبنائه، متشـابك داخليًّا، 

1- راجـــع تحريـــر الوســـيلة، ج 2: ص 352، مســـألة 14.؛ وينظـــر: عـــن الإمـــام الســـجّاد )عليه 
https://mail.‍.)ًالـــسلام(: )حـــقُّ الزوجـــة أن تعلم أنّ الله عزَ وجلَ جعلها لك ســـكناً وأنُْســـا

almerja.com/reading.php?idm=212742
2- سورة النساء، الآية: 1.

3- بغية الباحث عن زوائد مسند الحارث: 857/2، برقم )911(.



222

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

حَبْلِ الّلَّهِ  ِ صِمُواْ �ب وآنئذ يسـتطيع هذا المجتمع أن يكون مصداقاً لقوله تعالى: وَاعْ�قَ
.يْعًـا جََمِ

. ْ
ُ

اكُم َ �ق �قْ
َ

ِ أ رَمَمُْ عِِندَ اللَّهَّ
ْ
ك

َ
عَارَفُُوا إِنَّ أ ائِِلَ لِتَ عُوبًِا وَقََبَ ْ �شُ ُ

اكُم عَنَْ وأن يكون: وَ�بَ
وأن يكـون: »مثـل المؤمنين فيّ توادّهم وتراحمهم كمثل الجَّسـد الواحد إن 

اشـتكى منه عضو تداعت سـائر الأعضاء بالسهر والحمى«.
، من قطع التواصل بين الفرد وأقربائه  وفيّ هذا المعنى يحذر الإمام السجاد 
وأصدقائـه فيقول: »إياك ومصاحبـة القاطع لرحمه فإنيّ وجدته ملعوناً فيّ كتاب 

ن 
َ

تُُمْ أ ْ لِيَّ هَـلْ عََسَـيْْتُُمْ إِن تََوَ َ اللـه عـز وجل فيّ ثلاثة مواضـع«، قال الله عـز وجـل: �ن
عْىَ 

َ
وَأ هُـمْ  صَمَّ

َ
فَأ  ُ اللَّهَّ ـمُ  لعََنََهُ يـنَ  ِ

َّ
الَّذ ـكَ  وْلَِئِ

ُ
أ  * رْحََامَمُْ

َ
أ عُـوا  ِّ� َ وَتَُ�ق رْضِ 

َ ْ
الأ فِِي  سِـدُوا  ْ �ن �قُ
.[1[ صَـارَهُُمْ ْ بِب

َ
أ

للمحبة. ]- إشاعة التسامح كونه رمزاً 
َ كَانَ عََلَىَ كُُلِّ  وهَـا إِنَّ اللَّهَّ وْ رُدُّ

َ
ـا أ َ حْسَـنَ مِِنْهْ

َ
ـوا بِأ َ�يُّْ

َ ن ـةٍ � حِِيَّْ ِ�قَ يْـتُُمْ �ب 	  قـال تعـالى:  وَإِذَا حُْيِّ
.[2[   ءٍ حَسِـيْبًا  شََيْ

وفيّ الحديـــث: قـــال رســـول اللـــه )صـــى اللـــه عليـــه وســـلم(: ))خمـــسِ تجـــب 
‍للمســـلم عـــى أخيـــه: رد الســـلام، وتشـــميت العاطسِ، وإجابـــة الدعـــوة، وعيادة 

.]3])) المريض، وإتباع الجنائز
	  وجاء فيّ حديث آخر قال:))حق المسلم عى المسلم ست(( قيل: ما هن يا رسول 
الله ؟ قال: )) إذا لقيته فسلم عليه، وإذا دعاك فأجبه، وإذا استنصحك فانصح له، 

1- سورة محمد، الآيتان: 22، 23.
2- سورة النساء، الآية: 86.

3- صحيـــح مســـلم، كتاب السلام، باب – من حق المســـلم للمســـلم رد الـــسلام: 1704/4، برقم 
)2162(، ســـنن ابـــن ماجة، باب – ما جاء فيّ عيادة المريـــض: 461/1، برقم )1435(.



223

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

وإذا عطسِ فحمد الله فشمته، وإذا مرض فعده، وإذا مات فاتبعه((]1].
إن ثقافـة التسـامح عنـد الإمـام السـجَاد  كانـت تحمـل ابعـادًا اجتماعية 
وانسـانية ودينية وسياسـية واقتصادية وفكرية، وهيّ تدعو المجتمع التضحوي، 

ر والبناء وفق النظريـة الاسلامية. المجتمـع الإنسـانيّ إلى التحـرُّ
إن الإمـام السـجاد  كان يدعـو شـيعته؛ لأن يتواصلـوا مـع مخالفيهـم، 
ويتـزاوروا فيمـا بينهـم، ويدعو لإعطائهـم حقوقهم وعدم التعـدي عليهم وعدم 
كشـف مـا يوجد العـداوة لهم كما يذكر إن الإمام الرضـا  خاطب أحمد بن 
أبـيّ نـصير البيزنطيّ بقوله ) وإياك ومكاشـفة الناس؛ فإنَا أهـل البيت نصل من 
قطعنا، ونحسـن إلى من أسـاء إلينا؛ فنرى والله فيّ ذلك العاقبة الحسـنة، ويشير فيّ 
هذه الوصية إن أهل البيت ينهون الناس عن المكاشـفة؛ لأنها إظهار عيوب الناس 
والعداوة لهم، أو كشف حال الناس فيّ معتقداتهم ومذاهبهم وما هو مخفيٌّّ لديهم 

مـن خصوصيات شـخصية، أو فئوية، أو عرقية بحيث تـؤدي إلى الفتنة.
ومـن درر الكلمـات قـال الإمـام زين العابديـن  يومًا لأصحابـه ) أخوانيّ 
أوصيكـم بـدار الآخـرة ولا أوصيكـم بـدار الدنيا؛ فإنكـم عليها حريصـون وبها 
متمسكون؛ أما بلغكم ما قاله عيسى بن مريم ع للحواريين، قال لهم: الدنيا قنطرة 
فاعبروها ولا تعمروها، وقال: أيكم يبنيّ عى موج البحر دارًا تلكم الدار الدنيا فلا 
تتخذوهـا قـرارًا، وقال  فيّ العداوة لا تعادي أحدًا، وإن ظننت أنهُ لا يضرك، 
ولا تزهـدن فيّ صداقـة أحـد، وإن ظننت إنـهُ لا ينفعك؛ فإنهُ لا تـدري متى تخاف 

عـدوك ومتى ترجم صديقك، وإذا صليت فـصلي صلاة مودع(]2].
المطلب الثالث: تحريم الاعتداء عى الآخر.

1- المصـــدر نفســـه: كتاب السلام، باب – من حق المســـلم للمســـلم رد الـــسلام: 1705/4، برقم 
)2162(، مســـند الدارميّ المعروف بســـنن الدارميّ: 1720/3، برقم )2675(.

2- شرح الصحيفة السجادية، للشيرازي: ص65



224

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

 لقد جاء الإسـلام ليرسـخ الحقّ بين الناس، ومن أهمّ ما هدف إلى تثبيت قواعده 
وتشـييد أركانه هو »التوحيد الإلهيّ« فإلى جانب الاسـتدلال عى ذلك بما يوافق 
الفطـرة والعقل السـليمين، سـعى لمحو آثار الوثنيةّ، وكسر أصنـام الجاهليةّ، لما 
اسـتتبعت مـن تحميـق النـَاس، وتعميق الجهل والذلّ فيّ نفوسـهم عى حسـاب 

تضخم الثروة عند الطغاة، وتوغّل الفسـاد فيّ المجتمع الإنسـانيّ.
، جالسًا بين جلسائه يومًا؛ إذ وقف عليه رجلٌ من أهل  وكان الإمام السجاد 
 ، بيته )هو الحسـن بن الحسـن المثنى(؛ فأسمعه وشـتمه، فلم يكلمه الإمام 
فلمَا انصرف، قال لجلسـائه: قد سـمعتم ما قال هذا الرجل؟، وأنا أحبُّ أن تبلغوا 

معيّ إليه حتى تسـمعوا منيّ ردي عليه. قالوا نفعل.
ينَ  ِ

َّ
ولقد كنا نحب أن تقول له ونقول. فأخذ الإمام نعليه ومشَى وهو يقول: الَّذ

يُحِِـبُّ   ُ وَاللَّهَّ ـاسِ  الِنَّ عَـنِ  ـنَ  وَالعَْافِ�ي ـ�نَ  �يْ َ العْن ـنَ  وَالْكَاظِمِ�ي اءِ  َّ وَالـرَّ اءِ  َّ الـسْرَّ فِِي  فِـوُنَ  يُ�نْ
.َن حْسِـنِ�ي ُ ْ

الم
فعلم أصحابه أنه لا يقول له شـيئاً إلا جميلًا، فلما أتى منزل الرجل قال: قولوا له: 
هذا علي بن الحسين. فخرج الرجل متوثباً للشر، وهولا يشـك أنه إنما جاءه مكافئاً 
: )يا أخيّ إنك كنت قد  لـه عى بعـض مـا كان منه. فقال له علي بن الحـسين 
وقفـت علّي آنفـاً فقلـت وقلت... فإن كنت قد قلت ما فيّ فأنا اسـتغفر الله منه، وإن 
كنـت قلـت مـا ليسِ فيّ فغفر الله لـك!، فقبل الرجل بين عينيه وقـال: بى قلت فيك 
، أثـرت فيّ روح الرّجل فمحت  مـا ليـسِ فيك وأنا أحق بـه]1]، إن كلمات الإمـام 
عنـه عذابه وأبدت عى محياّه سـيماء الندم والتوبة متأسـفاً عى مـا كان منه إليه. 
، لمـن كان بصحبته درسًـا فيّ العفو والصفح  وبهـذا أعطى الإمام السـجاد 
والإغماض، وأراهم التوبة السـعيدة التيّ حصلت لذلك الرجل بسـبب العفو عنه.

1- الإرشاد للشيخ المفيد، طبعة النجف الأشرف: ص257.



225

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

]-  تحريم أكل أموال الناس بالباطل وأموال اليتامى على وجه الخصوص. 
وُا فَرِيقًا 

ُ
ك

ْ
أ امِ لِتَ ُـكَّ ْ

ا إِلََي الْح اطِلِ وَتَُدْلَُوا بِِّهَ نَـمُْ بِِالْْبَ ْ مْوَالَمُْ �بَ�ي
َ

وُا أ
ُ
ك

ْ
 تََأ

َ
	  قال تعالى:  وَلَّا

.[1[ َون عْلَِمُ نْتُُمْ �قَ
َ

ثْمِ وَأ ِ
ْ

اسِ بِِالْإ مْوَالِ الِنَّ
َ

مِِنْ أ
نََارًا  ـمْ  ُ�ونُِهُِ ُ بِب فِِي  وُنَ 

ُ
ك

ْ
يَـأ ـا  َ إِنَّمَّ ـا  ظُلِْمً تَـامََى  الِْيَ مْـوَالَ 

َ
أ وُنَ 

ُ
ك

ْ
يَـأ يـنَ  ِ

َّ
الَّذ إِنَّ    تعـالى:  قـال    	
.[2[   رًا  َ�ـعِ�ي نَ  صْوَْ وَسَـ�يَ

	 وفيّ الحديـــث أن رســـول اللـــه )صـــى الله عليه وســـلم( قال:)) اجتنبوا الســـبع 
الموبقات(( قيل يا رسول الله وما هن ؟ قال: ))الشرك بالله والسحر وقتل النفسِ 
‍التيّ حرم الله إلا بالحق وأكل الربا وأكل مال اليتيم والتولي يوم الزحف وقذف 

.]3]))المحصنات الغافلات المؤمنات
 وقـد خطب الإمام السـجاد  يحذر فيها من الدنيـا؛ فبعدما حمد الله تعالى، 
وأثنـى عليـه، وذكر جدّهُ فصىّ عليه، ثمّ قال: )أيّهـا الناس أحذّركم من الدنيا وما 
فيها، فإنّها دار زوال وانتقال تنتقل بأهلها من حال إلى حال، وهيّ قد أفنت القرون 
الخاليـة والأمم الماضيـة، وهم الذين كانوا أكثر منكم مـالًا، وأطول اعمارًا، وأكثر 
آثـارًا، أفنتهم أيدي الزمان، واحتوت عليهم الأفاعيّ والديان، أفنتهم الدنيا فكأنّهم 
لا كانـوا لهـا أهلًا ولا سـكّاناً، وقـد أكل التراب لحومهم، وأزال محاسـنهم، وبدّد 
أوصالهـم وشـمائلهم، وغيّر ألوانهم، وطحنتهم أيدي الزمـان، أفتطمعون بعدهم 

بالبقاء؟
هيهات هيهات فلابد من الملتقى، فتدبّروا ما مضى من عمركم وما بقى، ما فعلوا 
فيه ما سوف يلتقى عليكم بالأعمال الصالحة قبل انقضاء الأجل، وفروغ الأمل، 
فعـن قريـب تؤخذون من القصور إلى القبور، حزينين غير مسرورين، فكم والله 

1- سورة البقرة، الآية: 188.
2- سورة النساء، الآية: 10.

3- سنن أبيّ داود: باب ـ ما جاء فيّ التشديد فيّ أكل مال اليتيم: 3/ 74، برقم )2876(.



226

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

من فاجر قد اسـتكملت عليه الحسرات، وكم من عزيز وقع فيّ مسـالك الهلكات، 
حيـث لا ينفعـه النـدم، ولا يغاث من ظلـم، وقد وجدوا ما أسـلفوا، واحذروا ما 
تـزوّدوا، ووجدوا مـا عملوا حاضراً، ولا يظلم ربّك أحـدًا، فهم فيّ منازل البلوى 
همود، وفيّ عسـكر الموتى خمود، ينتظرون صيحة القيامة، وحلول يوم الطامّة، 

)ليِجَْزِيَ الذَِينَ آمَنُواْ وَيَجْزِيَ الذَِينَ أحَْسَـنُوا بِالحُْسْنىَ(.



227

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

 المبحث الرابع
الشيطان وأثره فيّ فساد النفس

الشـيطان مـن حيث المعنـى اللغوي مأخـوذٌ: )من: شـطن أي تباعد، ومنه 
بئر شـطون، وشـطنت الدار وغربة شطون( )3(، )وتشيطن الرجل إذا صار 

كالشيطان()4(.
وعى هذا يطلق مصطلح الشيطان لكل عاتٍ شريرٍ، وقد غلب استعماله فيّ إبليسِ 
الذي يصفه القرآن الكريم وذريته؛ فالشيطان لكل عاتٍ متمرد من الجن والأنسِ 
والدواب، وأن الشيء إذا استقبح شُبهّ بالشيطان، الشيطان لا يُرى ولكنه يُستشعر 

أنه أقبح ما يكون من الأشياء ولو رؤي لرؤي فيّ أقبح صورة]1].
 ،[2[ ِن ـيَْاطِ�ي َّ أنـهُ رُؤُوسُ السش

َ
هَـا ك حَِِـيِم، طَلْعُ

ْ
صْـلِ الْج

َ
ـرُجُ فِِي أ حنْ ةٌ �قَ  أنَُهُـا شَـجَْرَ قال تعالى: 

أي فيّ قباحتها]3]. والشـيطان نفسه إبليسِ، وسـميّ إبليسِ إبليساً نسبة إلى كلمة 
ابلـسِ، أي يئـسِ وندم وأبلسِ من رحمة اللـه، أي يئسِ من رحمة الله وندم قال 

.[4[ مُـونَ  جْْرِ ُ ْ
لِـسُ الم ْ ـاعَةُ يُ�ب وَيَـوْمَ تََـوُمُ السَّ تعالى: 

وإبليـسِ مشـتق منه؛ لأنه أبلسِ من رحمـة الله أي أيُسِ]5] والشـيطان من الجن 
)بالفتح( وهو الاستتار، وهو فيّ عرف القرآن نوع من الموجودات ذوات الشعور 

والإرادة مسـتور عن حواسنا بحسـب طبعها، وهم غير الملائكة ]6].
وسميّ الشيطان خناّسًا؛ لأنَهُ يوسوس للإنسان؛ فإذا ذكر الله تعالى رجع وتأخر 

1- الشـــيطان أســـاليبه، آثاره: الســـيد ســـعيد الأعرجيّ، دار المحجة البيضاء، بيروت، لبنان ط1، 
1422هـ - 2001م: ص 11.

2- سورة الصافات، الآيتان: 65-64.
3- لسان العرب، ابن منظور: مادة شطن: 121/7. 

4- سورة الروم، الآية: 12. 
5- لسان العرب، ابن منظور: مادة ابلسِ: 482/7.

6- تفسير الميزان، الطباطبائيّ: 321/7.



228

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

)أي خنسِ وسكن(؛ ثم إذا غفل عاد إلى وسوسته]1]. 
والشـيطان اسم جنسِ يشـمل إبليسِ وغيره، ونحن لم نر كائناً من جنسِ خاص 

يسـمى شيطانًا، ولكن الوحيّ أخبر عنه، والعقل لا ينفيه؛ فوجب التصديق]2].
وقد ورد عن أبيّ الحسن علي بن موسى الرضا  أنَ اسم إبليسِ هو )الحارث(، 
وإنَما قول الله عزَ وجلَ) يا إبليسِ( ياعاصُي، وسُـمّيّ إبليسِ؛ لأنَهُ أبلسِ من رحمة 

الله تعالى أي يئسِ منها]3].
ومعنـى الرجيم أنـه مرجوم باللعن، مطرود من مواضـع الخير لا يذكره مؤمن 

لعنه]4]. إلا 
وقـد ترسـخت العداوة بين الانسـان والشـيطان، وتلك هيّ سُـنةَُ اللـه فيّ الكون 
اع بين الحقِّ  منـذ خلق السـموات والأرض إلى أن يرث الأرض ومـن عليها، الصرِّ
والباطل، معاداة الباطل للحقِّ ومعادة الحقِّ للباطل، ولقد تناول كتاب الله وهو 
كتـاب الهدايـة و البيان، مسـألة العداوة بـين إبليسِ وجنده مـن جهة والمؤمنين 
من خلق الله من جهة أخرى بشـكل واضح، مبيناً سـبب هذه العداوة ومنشـئها 

ومحذِّرًا إتباع الحـق من الاغترار بالباطل. 
 إن وسـائل الشـيطان لإضلال الإنسـان تختلف باختلاف ما عليه الإنسـان من 
طبيعة وروحية وتركيبة؛ فهو يسـتغلُّ نقاط الضعف فيّ روحيةَ الإنسـان وقلبه، 
ويدخـل إليه بوسـائل مناسـبة لهـذا الضعف ممَـا ينتج الانحـراف بعد اختلال 

التوازن.

1- تفسير الميزان، الطباطبائيّ:397/20.
2- فيّ ضلال الصحيفـــة الســـجادية، محمـــد جواد مغنيـــة، دار التعـــارف، بيروت، لبنان، ط2، د. 

ط: ص164.
3- معانـــيّ الأخبـــار، أبو جعفر محمد بـــن علي بن الحسين الصدوق: تحقيـــق: علي أكبر غفاري، 

بيروت، دار المعرفة، د. ط، 1399هـ: ص 138.
4- المصدر نفسه: ص 139



229

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

  ورد فيّ دعـاء شـهر رمضـان:)... وأعذنـيّ فيهِ مِنَ الشـيطان الرَجيـمِ وَهَمْزِهُِ 
وَلَمزِْهُِ وَنُفْثهِِ وَنُفْخِهِ وَوَسْوَسَتهِِ وَتَثبْيطِهِ وَبَطْشِه وَكَيدِْهُِ وَمَكْرِهُِ وَحبائِلهِِ وَخُدَعِهِ 
كائِهِ  كِهِ وأحزابه وأتباعه وأشـياعه وأوليائه وَشُرَ وأمانيه وَغُـرُورِهُِ وَفِتنْتَهِِ وَشَرَ

.[1[ مَكائِدِهُِ،...(  وَجَميعِ 
وفيّ هذا إشارة إلى بعض وسائل الشيطان وأسلحته لصرف الإنسان عن الطريق 

الذي اختاره الله له، وفيما يأتيّ تعريف بها:
 الوسوسة: ]- 

.[2[ ِاس ي يُوَسْوِسُ فِِي صُدُورِ الِنَّ ِ
َّ

اسِ، لَّذ نََّ
ْ

سْوَاسِ الخ قال تعالى: الَْوَ
والوسوســـة هـــيّ: الخطـــرة الرديئة والهمـــسِ الخفيّ– والفرق بين وســـوس له 
ووســـوس إليه، أن معنى وســـوس إليـــه: أنه ألقى إلى قلبـــه المعنى بصوت خفيّ، 

ومعنـــى وســـوس له: أنه أوهمه النصيحـــة له فيّ ذلك]3].
فيّ البدء يعرض الشـيطان لبضاعته عرضًا خفيفًا لينّاً لطيفًا مؤدبًا سائغًا، يقول 
للجميـع اعملوا هـذا، افعلوا هكذا، اتركوا هذا الـشيء، لا تقتربوا من هذا، وهكذا 
يطلبُ منهم فعل أشـياء، أو ينهاهم عن فعل أشـياء أخرى، كُلُّ ذلك بأن يعرض 
لهم بعض الصور الخيالية عرضًا سلسًـا، ويورد بعض الأوهام بمقدار مسـاحة 
عمله وهيّ مساحة الوهم والخيال ليسِ إلا، قوة تأثير فقط فيّ مجال العرض عى 
قـوة الوهـم والخيال حيث يحتـل جانباً من النفسِ الإنسـانية يؤثر عليها، ولكن 
هِ التسَـلط عى كُلِّ قوى النفسِ الإنسـانية؛ حيـث إن القوة العقلية  ليـسِ مـن حقِّ
المجردة )العقل( خارجة عن تخصصَّ الشـيطان ولا يسـتطيع أن يسيطر عليها؛ 
لأنـه مخلـوقٌ مثـاليٌّ، وعالمهُُ عالمٌ برزخـيٌّّ لا يقوى فيّ الوصـول إلى رتبة التجَرد 

1- مفاتيح الجنان، عباس القميّ: ص 203.
2- سورة الناس: الآيتان: 4، 5.

3- الطبرسي: مجمع البيان: 406/2.



230

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

العقلي التيّ لدى الإنسـان ]1].
حكـى السـهيلي عـن عمر بن عبـد العزيـز أنَ رجلاً سـأل ربـه أن يُريه موضع 
الشيطان منه، فأراه جسدًا يرى داخله من خارجه، والشيطان فيّ صورة ضفدع 
بين كتفيه وقلبه، له خرطوم كخرطوم البعوضة، وقد أدخله إلى قلبه يوسوس]2].
والشيطان حينما يوسوس للبشر؛ فهو قد لا يتراءى له، ولكن يأتيه فيّ صورتين:

أ- الخواطر والإلقاءات الإبليسـية: من قبيل الوسوسـة والشك والتزلزل والشرك 
وأشـباهها من الخطورات الشـيطانية والإلقاءات الإبليسية التيّ تقذف فيّ قلوب 
النـاس كمـا أن الطمأنينـة واليقين والثبـات والإخلاص وأمثالهـا من الإفاضات 

الرحمانيـة والإلقاءات الملكية]3])4(.
إذن الخاطـر مـا يعـرض فيّ القلـب من الأفـكار؛ فـإن كُلَ مذمـوم داع إلى الشرِّ 
سُميّ)وسوسـة(، وإن كان محمودًا داعياً إلى الخير سُـميّّ )إلهامًا(، ومعنى ذلك 
أنَ مثـل القلـب بالنسـبة إلى ما يـرد عليه مـن الخواطر مثل هدف تتـوارد عليه 
السـهام من الجوانـب، أو حوض تنصب إليه مياه مختلفة مـن الجداول، أو قبة 
ذات أبـواب يدخل منها أشـخاص متخالفة، أو مـرآة منصوبة يختار إليها صور 
متباينـة، فكمـا أن هذه الأمور لا تنفكُّ عن تلك السـوانح، فكذا القلب لا ينفك عن 
وإرادات الخواطـر؛ فلا تزال هذه اللطيفة الإلهية مضمـارًا لمطارداتها، ومعركة 
لجولانهـا وتزاحمهـا إلى أن يقطـع ربطها عن البدن ولذاتـه، ويتخلصَّ عن لدغ 
عقـارب الطبـع وحياته، ثم لما كان الخاطر أمرًا حادثًا؛ فلا بُدَ له من سـبب؛ فإن 

1- خطوات الشيطان، السيد سعيد الأعرجيّ، دار الرسول الأكرم، بيروت، لبنان، ط1، 1428هـ 
- 2007م: ص86، 87.

2- لقط المرجان فيّ أحكام الجان، الســـيوطيّ، مطبعة المشـــهد الحســـينيّ، القاهرة، د. ط، د. ت: 
ص 85.

3-)4( الأربعـــون حديثاً، الخمينيّ، دار الكتـــاب الإسلاميّ، إيران، ط3، 1425هـ - 2004م: ص 
.433



231

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

كان سـببه شـيطانًا؛ فهو الوسوسـة، وإن كان ملكًا فهو الإلهام، وما يسـتعد به 
القلب لقبول الوسوسة يسمى إغواءً وخذلانًا، وما يتهيأ به لقبول الإلهام يسمى 

.)2([1[ وتوفيقًا  لطفًا 
ب - الإلهام والخيالات الإبليسية:

قـال رسـول الله صى اللـه عليه وآلـه: ))أخوف ما أخـاف عليكم اثنـان: إتباع 
، وأمَا طولُ الأملِ؛ فيُنسي  الهوى وطول الأمل، فأمَا إتباع الهوى؛ فيصدُّ عن الحقِّ

الآخرة((]2])3(.
إنَ استيلاء الآمال والرغبات عى النفسِ البشرية يؤدي به إلى نسيان الآخرة، مثله 
مثل ذلك الحيوان الذي يسـتمر فيّ الحفر داخل وكره وفجأة ترى سـقوط وكره 
عـى رأسـه ليموت تحـت أنقاضه، والإنسـان يفعل ذلك فيّ بعـض أحيانه حينما 
يوغل فيّ التخيل والوهم عميقاً حتى يختم الله عى قلبه، ويبعثه إلى التيّ وقودها 

والحجارة]3])1(. الناس 
ومـن الخيـالات والأوهام مـا يرتبط بالدنيا وحبهّا، وهو مـا يبعث عى الجنون فيّ 
بعـض حالاته كما أشـار إلى ذلـك علماء النفسِ، ولقد أوصى رسـول الله صى الله 
عليه وآله والأئمة  بعدم الانطلاق فيّ صحراء الخيال، لأنه شـعبة من شـعب 
الوسـاوس، وأن مصير الإنسـان لا يتعدى أن يكون بيد الحكيم تعالى، وليسِ بيد 

الأفـكار والخيالات والأوهام ]4])2(.

1-)2( جامع السعادات، النراقيّ: 147/1.
2-)3( من هدى القرآن، محمد تقيّ المدرسي، دار البيان العربيّ، بيروت، د. ط، د. ت: 242/1.

3-)1( الشيطان فيّ الفكر الإسلاميّ، حسين سليمان: ص 188.
4-)2( المرجع نفسه: ص 188.



232

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

]- الإغواء: 
هـو الإلقـاء فيّ الغيّ، والغوايـة هيّ الإضلال بوجـه والهلاك والخيبـة]1])3(، قال 

.)4([2[   ـنَ  جَْمَعِ�ي
َ

أ ـمْ  ُ يَنَهَّ غْْوِ
ُ َ
لأ تَِـكَ  فَبِعِزَّ قَالَ   :تعـالى

وأغوى أي افسـد الاعتقاد، والشـيطان حينما أقسم أن يغوي بنيّ آدم، أي يفسد 
عليهـم فطرتهم السـليمة والإيمان والتوحيد، ومن ثـم يأمرهم بارتكاب الذنوب 

فيطيعونه]3])5(.
فبوسوسـة الشيطان ينحرف الإنسـان عن الصواب، ويدخل فيّ غواية الشيطان، 

 . يَم سْـقَِ ُ ْ
اطَـكَ الم ـمْ صِِرَ عُـدَنَّ لََهُ �قْ

َ
ـنِِي لأ َ يْ�ق غْْوَ

َ
قال تعـالى: قَالَ فَبِـاَ أ

]- التزيين: 
أي تجميل الأفعال القبيحة، ويعد من أبرز وسـائل الشـيطان لإضلال الإنسـان، 
والعقل دائمًا يحكم بحسـن الحسـن وبقبح القبيح، وكذلك الشرع يوافق العقل 
السـليم فيّ أحكامه ومن ثمة فليسِ هنـاك تناقض بين حكم الشرع وحكم العقل؛ 
فيقوم الشـيطان بالإضلال بهذه المعادلة المسـتقيمة؛ فيسـعى إلى تزيين القبيح، 

وجعل الحسـن مكروهًا لدى النفـسِ البشرية فيّ غياب العقل]4])1(.
رْضِ 

َ
ـمْ فِِي الأ ـنَّ لََهُ َ �ن زَُيِّ

ُ
ـنِِي لأ َ يْ�ق غْْوَ

َ
ـا أ قـال تعالى فيما حـكاه عـن إبليـسِ: قَالَ رَبِّ بِِمَ

.)2([5[َـن جَْمَعِ�ي
َ

أ ـمْ  ُ يَنَهَّ غْْوِ
ُ
وَلأ

فإذا كان إضلال الناس وإشـاعة الفسـاد بينهم والتحريض عى ممارسـة الظلم 
وتزيـين الحـرام وتقبيح الحلال مـن المهام التيّ يحرص الشـيطان عى تنفيذها 

1-)3( الشيطان، سعيد الاعرجيّ: ص 73.
2-)4( سورة ص: من الآية: 82.

3- الشيطان فيّ الفكر الإسلاميّ، حسين سليمان: ص 199.
4-)2( الشيطان فيّ الفكر الإسلاميّ، حسين سليمان: ص 192.

5-)3( سورة الحجر، الآية: 39.



233

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

بـكل ما يسـتطيع فأنها عنـد زرع الأرض كلها بالفتن وتزويـق أباطيلها ونشر 
الغوايـات فيّ أرجائهـا سـتكون تلك المهام واجبات يقبل بها شـياطين الأنسِ عى 
أدائها متطوعين بسرور وأحياناً يصورون للناس أنها واجبات مقدسة رغم أنها 

مهام شـيطانية لا يخفى خبثها ]1])3(.
إذن تزيين الشـيطان للإنسـان عمله هو إلقاؤه فيّ قلبه كون العمل حسـناً جميلاً 
يسـتلذ بـه وذلـك بتهييج قـواه الباطنة وعواطفـه الداخلة المتعلقـة بذلك العمل 

فينجـذب إليـه قلبه ولا يجد فراغاً يعقل ماله من سـوء الأثر وشـؤم العاقبة.
ـا  �ان عَنَْهَ ـ�ي ـاَ السش ُ زَُلَهَّ

َ
]- الإزلال: ويعنـيّ الإزالـة عـن الحـق، قـال تعـالى: فَأ

أنَا فِِيهِ]2])5(، أي أن إبليسِ أزل أبانا آدم وزوجه، ولكن بماذا ؟ 
َ
ا ك هُاَ مِِمَّ خْرَخْبَ

َ
فَأ

تلك الطبيعة الموجودة عندهما، فأخرجهما من الجنة وأبعدا عن الطبيعة المسخَرة 
لهمـا، وهكذا سـوف يزل إبليـسِ أبناء آدم ويبعدهم عن الجنـَة فيّ الآخرة، وعمَا 

سـخَر الله للإنسـان فيّ الحياة من النعم إذا أطاعوه]3])1(.
]- التسويل:

دْبَِارِهُِم مِنِّ 
َ

وا عََلَىَ أ يـنَ ارْتََـدُّ ِ
َّ

 وهو تسـهيل اقتراف الكبائر، والآيـة الكريمـة: أن الَّذ
ـمْ  ]4])2( تتحـدث عـن جماعـة  مْـلَى لََهُ

َ
ـمْ وَأ لَ لََهُ �ان سَـوَّ ـ�ي ـدَى السش ـمُ الَْهُ ـنَ لََهُ �يَّ َ عْـدِ مَـا �قَ�ب �بَ

مـن المنافقين ارتدوا عـى أدبارهم عن جهة الحق والهـدى بعدما عرفوها وذلك 
بتسهيل الشيطان لهم هذا الذنب العظيم؛ لأن الارتداد عن الحق وجماعته، يسبب 
بلبلة وإرباك فيّ النفوس الضعيفة ويضعف جبهة الحق، ويشـمت العدو ويقوي 
جبهته وهكذا يسـهل الشـيطان للإنسـان عمل الكبائر الأخرى، ويستدرجه عن 

1-)4( حقيقة الشيطان بالمنظور القرآنيّ، شاكر عبد الجبار، ط5، 1990م: ص 81.
2-)5( سورة البقرة: من الآية: 36.

3-)1( من هدى القرآن، محمد تقيّ المدرسي: 134/1.
4-)2( سورة محمد، من الآية: 25.



234

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

الكفر]1])3(. إلى  طريقها 
 ومن تسـويلات الشـيطان تصويـر الباطل وتزيينـه، وتمويه الحق وتشـويهه    

فيحسـب أنه يحسـن صنعًا ]2])4(.
 وإلى هذا المعنى يشير الإمام السجاد  إذا اعترف بالتقصير عن تأدية الشكر: 
))فلـولا أن الشـيطان يخدعهم عـن طاعتك ما عصاك عاصٍ، ولـولا أنه صور لهم 

الباطـل فيّ مثال الحق ما ضل عن طريقتك هناك(( ]3])5(.
]- النزغ:

 أي الدخـول فيّ الأمـر لإفسـاده ومـن الأمور التيّ يسـعى الشـيطان، ويجهد فيّ 
إفسـادها، وتخريبهـا وحدة المؤمنين وصـلاح ذات بينهم وقـوة جماعتهم]4])6(.
أن  ـمْ  نََهُ ْ �بَ�ي ـزَغُ  يَ�ن �ان  ـ�ي السش أن  حْسَـنُ 

َ
أ هِِيَ  ـتِى  الَّ يَـوُلَُواْ  ِّعِبَـادِي  ل وَقُـل  تعـالى:  قـال 
.)7([5[   يِّنـاً  ِ

مُّبُّ وّاً  عَْدُ نسـان  لِلْإ� أن 
َ
ك �ان  ـ�ي السش

وفيّ التفسـير أن الشـيطان يمشي بين العباد بالعداوة ويبث روح العداء ويستفيد 
مـن الكلمـات النابيـة، بل من سـقطات اللسـان والأخطـاء التيّ يتهـاون الناس 

ـكَ مِِنَ  زَغََنَّ ـا يَ�ن عـادة فيها فيّ بث روح العداء بين المؤمنـين]6])1(. فقال تعالى: وَإِمَّ
.)2([7[العَْلِـيُم ـيِعُ  السَّ هُْوََ  أنـهُ   ِ بِِا�َّ عِذْ  فََاسْـ�قَ نَـزْغٌ  �ان  ـ�ي السش

وقيـل النـزغ هو الإزعـاج والإغراء وأكثر ما يكون حـال الغضب، وقيل: هو من 

1-)3( الشيطان فيّ الفكر الإسلاميّ، حسين سليمان: ص 199-198.
2-)4( الشيطان عى ضوء القرآن، عادل العلوي: ص 102.

3-)5( الصحيفة السجادية، علي بن الحسين السجاد، المجمع العالميّ لأهل البيت )عليهم السلام(، 
قم، إيران، ط2، 1423هـ: ص 134.

4-)6( الشيطان فيّ الفكر الإسلاميّ، حسين سليمان: ص 200.
5-)7( سورة الإسراء، الآية: 53.

6-)1( من هدى القرآن، محمد تقيّ المدرسي: 247/6.
7-)2( سورة فصلت، الآية: 36.



235

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

الشـيطان أدنى الوسوسـة والمعانـيّ متقاربة يرجع معنى الآية السـابقة إلى أنه 
لو نزغ الشـيطان بأعمالهم المبنية عى الجهالة وإسـاءتهم إليك ليسوقك بذلك إلى 

الغضب والانتقام، فاسـتعذ بالله أنه سـميع عليم ]1])3(.
	- الهمز:

عُْوذُ بِـكَ 
َ

نِ، وَأ ـيَْاطِ�ي َّ ـزَاتِ السش عُْوذُ بِـكَ مِِنْ هَُمَ
َ

بِّ أ  النفـث، النفخ: قال تعـالى: وَقُـل رَّ
.)4([2[ِون يَحْـرُُ أن  رَبِّ 

والهمـز شـدة الدفـع، وهمـز الشـيطان: دفعه بالإغـواء إلى المعـاصي وذلك عبر 
الخطـرات التـيّ يخطرهـا فيّ القلـب وقـد ورد أن الهمـز هو أن يهمز الإنسـان 
بقـول قبيـح من حيث لا يسـمع، أو يحثـه، ويؤيده عى أمر قبيـح أن يغريه به، 
واللمز اجهر من الهمز، وفيّ القرآن همزات الشياطين، ولم يقل لمزات؛ لأن مكايد 

الشـيطان خفية]3])5(.
ففيّ ظاهر الإنسـان حواسـه الخمسِ، تنقل إلى نفسـه أخبار المشتهيات وأحوال 
الطيبات واللذات، وللنفسِ جنود خفية تسكن فيّ باطنها، تدرس لها هذه الأخبار، 
وتشرح لها هذه الأحوال بطريقة مغرية جذابة، ومن هؤلاء الجنود الخيال الذي 
يحلل ويركب، ويمزج ويفرق، ويبعد ويقرب، حتى تثور، شـهوة النفسِ، ويغلو 
ميلها إلى هذا الشيء أو ذاك، فحركة الخيال هيّ العنصر الذي به تدخل وسوسـة 
الشـيطان إلى النفـسِ، ولذلـك كأن محـطَ خطاب الوحـيّ ومحل انتبـاه الأنبياء 
والقـادة المصلحين، ولعل الخيال هو نفـسِ مجردة قادرة عى الظهور بالصورة 

1-)3( تفسير الميزان، الطباطبائيّ: 380/8، 381.
2-)4( سورة المؤمنون، الآيتان: 97، 98.

3-)5( مصطلحـــات قرآنيـــة، الدكتـــور صالح عظيمـــة، الجامعـــة العالمية للعلـــوم الإسلامية، دار 
الـــنصر، لنـــدن، د. ط، د. ت: ص 418.



236

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

لها]1])6(.  المناسبة 
والنفث: ما يلقيه الشيطان من حديث فيّ القلب، والنفخ: الكبر الذي يلقيه فيّ قلب 

الإنسان ]2])7(.
ولمـا كان قلب الإنسـان محط أسراره ومنبع مشـاعره وعواطفـه وهو فيّ الوقت 
نفسـه قاعـدة انطـلاق الشـيطان ومركـز علمه صار من السـهل عى الشـيطان 
التدخـل السريـع فيّ مشـاعر الإنسـان وأحاسيسـه وأفـكاره عبر الهمـز والنفث 
والنفخ فيحرفها عن الطريق السليم ويحدث فيها إرباكاً وخلخلة تظهر فيّ سلوك 

الإنسـان ومسـيرته ومواقفه فيّ الحياة ]3])1(.
وعن رسـول الله صى الله عليه وآله قال: ))تعوذوا بالله من الشـيطان الرجيم 
فأن من تعوذ بالله أعاذه الله، وتعوذوا من همزاته ونفحاته ونفثاته أتدرون ما 
هيّ ؟ أما همزاته فما يلقيه فيّ قلوبكم من بغضنا أهل البيت قالوا: يا رسول الله، 

وكيف نبغضكم بعدما عرفنا محلكم من الله ومنزلتكم ((؟ 
قـال صـى الله عليه وآله: تبغضوا أولياءنا، وتحبوا أعداءنا، قالوا يا رسـول الله 

وما نفحاته؟ 
قال: هيّ ما ينفخون به عند الغضب فيّ الإنسان بما يهلكون به، أتدرون ما اشتد 
ما ينفخون؟ وهو ما ينفخون بأن يوهموا أن أحدًا من هذه الأمة فاضل علينا أو 
عدل لنا أهل البيت، وأما نفثاته: فإنه يرى أحدكم أن شـيئاً بعد القرآن أشـقى له 

عن ذكرنا أهل البيت ومن الصلاة علينا]4])2(.

1-)6( الشيطان فيّ الفكر الإسلاميّ، حسين سليمان: ص 205، 206.
2-)7( المصدر نفسه: ص 206.

3-)1( الشيطان فيّ الفكر الإسلاميّ، حسين سليمان: ص 207.
4-)2( بحار الأنوار، المجلسي: 204/63.



237

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

	- النجَّوى:
ـوا]1])3(، والنجوى يعنيّ  يـنَ آمََنُ ِ

َّ
حِْـزُنَ الَّذ �ان لِِيَ ـ�ي ى مِِنَ السش ـوَْ قـال تعـالى: أنََّمـا الِنَّ

أن يتكلم همسًـا أحد الجليسـين مثلاً فيّ إذن الأخر مع حضور الآخرين ]2])4(
وعـادة مـا تكـون النجوى فيّ مجـال الشرِّ والباطـل، كالتآمر أو الغيبـة والتهمة 
والسـخرية ونشر السلبيات والهمز واللمز للآخرين، وكل ذلك يستغله الشيطان 
ويسـتفيد منـه فيّ زرع الفتن وبـذر الاختلاف والفرقة بين النـاس، مما ينتج أن 
تثور العداوة والانطباع السيء بين الجمع من الناس]3])5(. فقد جاء فيّ تفسير قوله 

.)6([4[ان� ـ�ي السش مِِنَ  الِنـوى  تعالى:أنَّمـا 
الشـيطان العـدو الأول والأخطر للإنسـان المؤمـن، وإنما يتناجـى المنافقون مع 
بعضهم لتلك المضامين السـيئة؛ لأنه كان يأمرهم بذلك، ولكل نجوى سلبية فهيّ 
بدوافـع شـيطانية، كالهـوى والطمع والمصالـح المادية، ولعلَ الآيـة تدل عى أنَ 

الأصـل فيّ النجوى الكراهـة؛ لأنَهَا فطنة الغيبة والتهمـة ومركز المؤامرة]5].
	- الرؤيا المزعجَّة وحديث النفس: 

ا عبر ارآءتهم مـا يكرهونه، ويخافون  وغرضهـا إيذاء المؤمنين وإزعاجهم نفسـيًّ
منه فيّ المنام، وعبر بث الإيحاءات السيئة، والهموم المغلقة فيّ نفوسهم؛ فينشغلون 
بالتفكير فيّ همومهم الشخصية كالمرض، والمعاش والعيال، والعمل وغيرها وبذلك 
يسـلبهم الشيطان التركيز والاندفاع فيّ واجباتهم ومسؤولياتهم، وقد تكون تلك 

الهموم واقعية أحيانًا، وقد تكون وهمية فيّ أغلب الأحيان]6].

1-)3( المجادلة، من الآية: 10.
2-)4( الشيطان عى ضوء القرآن، حسين سليمان: ص 111، 112.

3-)5( الشيطان فيّ الفكر الإسلاميّ، حسين سليمان: ص 208.
4-)6( المجادلة، من الآية: 9.

5- من هدى القرآن، محمد تقيّ المدرسي: 167/15.
6- الشيطان فيّ الفكر الإسلاميّ، حسين سليمان: ص 209.



238

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

: ربما حزنت فلا أعرف  روي عـن أبـيّ عبد الرحمن قال: قلت لأبيّ عبد الله 
: )) أنه ليسِ  فيّ أهل ولا ولد، وربما فرحت فلا أعرف فيّ أهل ولا ولد؛ فقال 
من أحد إلا ومعه ملكٌ وشيطانٌ؛ فإذا كان فرحه كأن دنو الملك منه، وإذا كان حزنه 

كأن دنو الشيطان ]1].
0]- الإيحاء:

.[2[ ْ ُ
اَدِلَُوكُم مْ لِِيُ وحُونَ إلَي أولَِيآئِِهِ نَ لَِيُ يَْاطِ�ي َّ  قال تعالى: وَأن السش

والإيحاء هو ما يلقيه الشـيطان فيّ قلب الإنسـان من حديث، وهو خاصٌّ بأوليائه 
لتقويتهم عى مواجهة الحقِّ والجدل بالباطل]3].

جـاء فيّ التفسـير: والإثم هو مـا شرعه الله لا ما يوحيه الشـيطان مثلاً: لا يجوز 
أكل الذبيحـة التـيّ لم يذكر اسـم الله عليها حين تذبح لأنها فسـق يدل عى حالة 
، ويحاولون تمييع  الانفصـال بين الناس ومبادئه، والشـياطين يجادلون فيّ الحقِّ
الواجبات وأن يقولوا ما هو الفرق بين الذبيحة التيّ لم يذكر اسم الله عليها وبين 
الأخـرى؟ دون أن يضعوا القضيـة فيّ إطارها العام ليعرفوا أن ذلك مرتبط بكل 

البشر]4]. سلوك 
؛ فـكان يحـذِّرُ - فيّ دعائه – من الشـيطان ووسـائله  أمَـا الإمـام السـجَاد 
وأسـاليبه، فكان يقول: )فلولا أن الشيطان يختدعهم عن طاعتك ما عصاك عاص، 

ولـولا أنـه صور لهم الباطـل فيّ مثال الحق ما ضل عـن طريقك ضال( ]5].
إن الشـيطان فيّ الحوض المعرفيّ الأخلاقيّ لدى الإمام السـجَاد  يمثل منبع 

1-)3( بحار الأنوار، المجلسي: 194/63.
2- الأنعام، من الآية: 121.

3- الشيطان فيّ الفكر الإسلاميّ، حسين سليمان: ص 205.
4- من هدى القرآن، محمد تقيّ المدرسي: 177/3.

5- الصحيفة السجادية، الدعاء: 37.



239

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

الشرور والأخلاق الرديَـة، وأن انتصـار النفسِ عى جنوده يمثل انتصار الإنسـان 
نفسـه عى الشيطان ذاته، وما تزال الحرب سجالًا بينهما منذ فجر الخليقة وحتى 

يـوم الناس هذا، ما بين كـرٍ وفرٍ حتى يقضي الله أمرًا كان مفعولًا.



240

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

المصادر والمراجع
أثـــر قيـــم عصر النبـــوة فيّ مواجهة مخاطـــر العولمة، محمود تركـــيّ اللهيبيّ، . 1

مجلة الأستاذ، جامعة بغداد، كلية التربية، ابن رشد، العدد 48، سنة 1423هـ، 
2002م. 

الاحتجـــاج، أبيّ منصـــور أحمد بن علي بن أبيّ طالب الطبرسي)ت: 560هـ(، . 2
تحقيق: محمد باقر الخرســـان، دار النعمان للطباعة والنشر، د. ط، د. ت.

الإخلاص وأثره فيّ قبول الأعمال، عبد الله محمد بن محمد الطيار، الأســـتاذ . 3
بجامعة الأمام أحمد بن سعود الإسلامية بالرياض، د.ت.

الأخلاق الإســـلامية وأسسها: عبد الرحمن حســـن حبنكة، دار القلم للطباعة . 4
والنشر والتوزيع، ط3، د. ت.

الأخـــلاق الإســـلامية وأسســـها، عبـــد الرحمن حســـن حنبكـــة الميدانـــيّ، دار . 5
العلـــوم، دمشـــق، ط1، 1987م.

الأخـــلاق الإســـلامية وأسســـها، لعبـــد الرحمن حســـن الميدانـــيّ، دار المعرفة، . 6
بـــيروت – لبنـــان، د. ط، د. ت.

الأخـــلاق التطبيقيـــة فيّ الشريعـــة الإســـلامية، محمـــد ماجد عـــتر، دار النهج، . 7
حلـــب ط1، 2006.

الأخـــلاق بـــين الفلاســـفة وعلماء الإســـلام، د. مصطفـــى حلمـــيّ، دار الكتب . 8
ـــيروت ط1، 2004. العلمية ب

الأخـــلاق وآداب التعامـــل فيّ الإســـلام، د. عـــلي قائمـــيّ، دار البلاغـــة للطباعة . 9
والنـــشر، بيروت – لبنان، ط1، 1422هـ -2001 م.

أخلاقنـــا، محمد ربيع جوهـــري، دار الفجر الإســـلامية، المدينة المنورة، ط4، . 10
1420هـ - 1999م.



241

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

الأدب المفرد لأبيّ عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري )ت: 256هـ(، تحقيق: . 11
محمد فؤاد عبد الباقيّ، دار البشائر الإسلامية، بيروت، ط3، 1989هـ.

الأربعـــون حديثاً، الخمينيّ، دار الكتاب الإســـلاميّ، إيـــران، ط3، 1425هـ- . 12
2004م.

الارتبـــاط بـــين الديـــن والخُلـُــق د. وهبـــة الزحيـــلي مجلـــة الوعيّ الإســـلاميّ . 13
ـــدد 121. الكويتية ع

ي )ت: . 14 أســـاس البلاغـــة، لأبيّ القاســـم جـــار الله محمود بـــن عُمَر الزَمَخْـــشِرِ
538هــــ(، تَحْقِيـــق: عَبـْــد الرحيم محمـــود، مطبعة أورفانـــد بالقاهرة، ط1، 
1953م، وهـــيّ طبعـــة مصورة عَىَ طبعـــة دَار الكتب المصريـــة التيّ طبعت 

سنة 1341هـ.
الأسعار وتخصيصَّ الموارد فيّ الإسلام: د. عبد الجبار حمد السبهانيّ، وهيّ . 15

أطروحـــة دكتوراه مجازة من كلية الإدارة والاقتصاد، جامعة بغداد، 1411 
هـ - 1990 م. 

الإســـلام والتنمية الاجتماعية: د. محســـن عبد الحميـــد، المعهد العالميّ للفكر . 16
د. ط، 1992م. الاسلاميّ، 

أصول الدين الإســـلاميّ، رشـــدي محمد عليان وقحطان عبد الرحمن، طبعة . 17
دار الأمام الأعظم النعمان بن ثابت، لبنان – بيروت، ط2، 1432ھ-2011م. 

اعـــلام الهدايـــة، الامام علي بن الحســـين زيـــن العابدين)عليه الســـلام(، لجنة . 18
تأليف، المعاونية الثقافية فيّ المجمع العالميّ لأهل البيت)عليه السلام(، لبنان، 

د. ط، 1430هـ.
أعيان الشـــيعة، محســـن عبد الكريم الأمين العاملي )ت: 1371هـ(، تحقيق: . 19

حســـن الامين، مطبعة الانصاف، بـــيروت، د. ط، 1959م.



242

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

الإفصـــاح فيّ الإمامـــة، للشـــيخ أبـــو عبـــد اللـــه محمد بـــن محمد بـــن النعمان . 20
البغدادي المفيد)ت: 413هـ(، تحقيق: مؤسسة البعثة، دار المفيد، قم، د. ط، 

1431هـ.
الاقتصـــاد الإســـلاميّ مفاهيم ومرتكـــزات، د. منذر محمد قحـــف، دار القلم، . 21

الكويت، ط1، 1399 هـ - 1979 م.
الاقتصاد فيّ ضوء الشريعة الإســـلامية، د. محمـــود محمد بابللي، دار الكتب، . 22

بيروت – لبنان، د. ط،1980 م. 
الإمامة الإلهية، الشيخ محمد السند، دار الأمير، د. ط، 1433هـ.. 23
أوائـــل المقـــالات فيّ المذاهـــب والمختـــارات، ابو عبـــد الله محمد بـــن محمد بن . 24

النعمان العكبري البغدادي الشيخ المفيد )ت: 413هـ(، تحقيق: الشيخ ابراهيم 
الانصـــاري، دار المفيد، قم، د. ط، 1431هـ.

بحـــار الأنـــوار الجامعة لـــدرر أخبار الأئمـــة الأطهار، للعلامة الشـــيخ محمد . 25
باقر المجلسي )ت: 1111هـ(، مؤسســـة الوفاء، بيروت، د. ط، 1403ه‍.

البرهـــان المؤيـــد، أحمد بـــن علي بن ثابـــت الرفاعيّ الحســـينيّ )ت: 578هـ(، . 26
تحقيـــق: عبـــد الغنيّ نكه مـــيّ، دار الكتـــاب النفيسِ، بـــيروت، د. ط، 1408هـ.

بغيـــة الباحث عن زوائد مســـند الحـــارث بن أبيّ أســـامة )ت: 282هـ(، نور . 27
الدين الهيثميّ )ت: 807هـ(، تحقيق: د. حسين أحمد صالح الباكري، مركز 

خدمة السنة والسيرة النبوية، المدينة المنورة، د. ط، 1413هـ.
بلاغة الإمام علي بن الحســـين عليه الســـلام الحائري: جعفر عباس: المؤلف، . 28

تحقيـــق: جمـــع وتحقيق: جعفر عبـــاس الحائري، طبع ونـــشر: دار الحديث 
للطباعة والنـــشر. ط1، 1425 - 1383ش.

التأثـــر بالقـــرآن الكريـــم عنـــد الإمـــام الســـجاد)عليه الســـلام( فيّ الصحيفـــة . 29



243

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

الســـجادية، أ. م. د خولـــة مهـــدي شـــاكر الجراح.
تَـــاج العَرُوْس من جَوَاهِر القَْامُوس، لمحييّ الدِّين أبَِيّ الفَْضْل مُحَمَد مرتضى . 30

بَيدِْيّ)ت: 1205هـ(، مكتبة الحياة، بَيْرُوْت، د.  الحسينيّ الواسطيّ الحَْنفَِيّّ الزُّ
ط، د. ت.

تـــاج العـــروس مـــن جواهـــر القامـــوس، محمّد بـــن محمّد بـــن عبد الـــرزّاق . 31
بيدي، تحقيـــق: مجموعة من المحققين، بدون  الحســـينيّ، الملقّب بمرتضى الزُّ

طبعـــة، دار الهدايـــة، بـــيروت، د. ط، د. ت.
تـــاج العـــروس مـــن جواهـــر القامـــوس، محمّد بـــن محمّد بـــن عبد الـــرزّاق . 32

الحسينيّ، أبو الفيض، الملقّب بمرتضى، الزَبيدي )ت: 1205هـ(، دار الهداية، 
د. ت. د. ط، 

تجريـــد التوحيد المفيـــد: أحمد بن علي بن عبد القادر، أبو العباس الحســـينيّ . 33
العبيـــدي، تقـــيّ الديـــن المقريـــزي )ت: 845ه(، تحقيق: طه محمـــد الزينيّ، 

الجامعة الإســـلامية ـ المدينة المنورة، د. ط، 1409ه ـ 1989 م.
تذكرة الخواص، لســـبط بن الجوزي: ص291؛ عبـــادة الامام زين العابدين . 34

وشرح الصحيفـــة الســـجادية، باقـــر شريف القـــرشي )ت: 2012م(، تحقيق: 
مهـــدي باقر القرشي، د. ط، د. ت.

التعريفـــات، علي بـــن محمد بن عـــلي الجرجانيّ، تحقيق: إبراهيـــم الابياري، . 35
دار الكتاب العربيّ، بيروت، د. ط، 1405هـ.

التعليقات، ابن ســـينا، تحقيق وتقديم: د. حســـن مجيد العبيدي، دار الفرقد، . 36
سوريا – دمشق، د. ط، 2009م.

تفســـير مجمع البيان، لأبيّ عى الفضل بن الحســـن الطبرسي)ت: 1154هـ(، . 37
المجمـــع العالميّ لأهل البيت، د. ط، د. ت.



244

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

تقويـــم الأخلاق والســـلوك فيّ ضوء القـــرآن الكريم والســـنة المطهرة، محمد . 38
كـــرم الله محمد، الريـــاض، د. ط، 2013م.

تهذيب شرح السنوســـية أم البراهين، للإمام أبيّ عبد الله محمد بن يوســـف . 39
الســـنوسي التلمســـانيّ، تصنيـــف: العلامة ســـعيد عبـــد اللطيف فـــودة، نشر 
ومراجعـــة: دار الرازي للطباعة والنـــشر- عمان – الأردن، ط2، 1425هـ - 

2004م.
جامـــع الســـعادات، محمـــد مهـــدي النراقـــيّ، ط2، مطبعـــة الآداب، النجـــف، . 40

1967م.
الجامـــع لأحكام القرآن، للقرطبـــيّ، دار إحياء التراث العربيّ، بيروت، لبنان، . 41

ط2،140،5هـ-1985 م.
الجمهوريـــة، أفلاطـــون، ترجمة، حنا خبـــار، ط2، دار العلم، بيروت– لبنان، . 42

1980م.
الحكمـــة المتعاليـــة فيّ الأســـفار العقليـــة الأربعة، صدر الدين الشـــيرازي، دار . 43

احياء التراث، بـــيروت، د. ط، 1419.
خطوات الشـــيطان، الأعرجيّ، الســـيد ســـعيد، دار الرســـول الأكرم، بيروت، . 44

لبنان، ط1، 1428هـ- 2007م.
دراســـات أخلاقية فيّ ضوء الكتاب والســـنة، الشـــيخ جميل مال الله الربيعيّ، . 45

ط1، د. ت.
الدعاء للطبرانيّ: ســـليمان بن أحمد بن أيوب بن مطير اللخميّ الشـــاميّ، أبو . 46

القاسم الطبرانيّ )ت: 360ه(، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب 
العلمية – بيروت، ط1، 1413ه.

ديـــوان زهـــير بن أبيّ ســـلمى اعتنى به وشرحه حمدو طمـــاس، دار المعرفة، . 47



245

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

بيروت، ط2، 2005.
الرســـائل العـــشرة، شـــيخ الطائفـــة ابـــو جعفـــر محمد بـــن الحســـن بن علي . 48

الطوسي، )ت: 460هـ(، مؤسســـة النشر الإسلاميّ التابعة لجماعة المدرسين، 
قـــم – ايـــران، ط2، 1414هــــ – 1993م.

 رســـائل الكندي الفلســـفية، تحقيق وتقديم محمد عبد الهادي أبو ريدة، د. 94. 
ط، د. م، د. ن، د. ت.

رفـــع الاســـتار لإبطـــال أدلـــة فناء النـــار، محمد بن إســـماعيل بـــن صلاح بن . 50
محمد الحسنيّ الصنعانيّ)ت: 1182هـ(، تحقيق: محمد ناصر الدين الالبانيّ، 

المكتب الاسلاميّ، بيروت، د. ط، 1405هـ.
رياض العارفين فيّ شرح صحيفة سيد الساجدين، محمد بن محمد الدارابيّ، . 51

دار الاسوة، طهران، د. ط، 1429هـ.
سُـــننَ ابْـــنُ مَاجَـــهْ، لأبيّ عَبدُْ اللـَــهِ مُحَمَد بـــن يَزَيْد القَزْوينـــيّ )ت: 273هـ(، . 52

تَحْقِيـــق: مُحَمَد فؤاد عَبدْ الباقـــيّ، دَار الفكر للطباعة والنشر، بَيْرُوْت، د. ط، 
د. ت.

ســـنن أبيّ داود ســـليمان بـــن الأشـــعث السجســـتانيّ الأزدي )ت: 275هـ(، . 53
تحقيق: محمد محييّ الدين عبد الحميد، دار الفكر، دمشق – بيروت، د. ط، 

د. ت. 
ســـنن الترمذي، محمد بن عيسى بن سَـــوْرة بن موسى بن الضحاك، الترمذي، . 54

أبو عيسى )ت: 279هـ(، تحقيق وتعليق: أحمد محمد شاكر، واخرون، شركة 
مكتبة ومطبعة مصطفى البابيّ الحلبيّ، مصر، ط2، 1395هـ- 1975م. 

شـــذرات الذهـــب فيّ أخبار من ذهب، لابـــن العماد: أبو الفـــلاح عبد الحيّ بن . 55
العمـــاد الحنبلي)ت: 1089هـ(، دار إحياء التراث العربيّ، بيروت، د. ط، د. ت.



246

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

شرح أصـــول الكافيّ، مولي محمـــد صالح المازندرانيّ )ت: 1081هـ(، تحقيق . 56
مـــع تعليقـــات: الميرزا أبو الحســـن الشـــعرانيّ، ضبط وتصحيح: الســـيد علي 

عاشـــور، ط1، 1421 هــــ - 2000 م.
شرح الصحيفة الســـجادية، الســـيد محمد الحسينيّ الشـــيرازي، دار العلوم، . 57

د. ط، 2008م. لبنان، 
شرح المقاصـــد فيّ علـــم الـــكلام، ســـعد الدين مســـعود بـــن عمر بن عبـــد الله . 58

التفتازانـــيّ، دار الكتـــب العلميـــة، لبنـــان- بـــيروت، د. ط، د. ت.
شرح رســـالة الحقوق للإمام زين العابدين )عليه السلام(، القبانجيّ: السيد . 59

حسن السيد علي، مطبعة الآداب النجفد. ط، 1383هـ -1964م.
شرح مشـــكل الآثـــار، أبـــو جعفر أحمد بن محمد بن ســـلامة بن عبد الملك بن . 60

ســـلمه الأزدي الحجري المصري المعروف بالطحاوي )ت: 321ه(، تحقيق: 
شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، ط1، 1415ه ـ 1994 م.

الشـــيطان أســـاليبه...آثاره، الســـيد ســـعيد الأعرجـــيّ، دار المحجـــة البيضاء، . 61
بيروت، لبنـــان.، ط1، 1422هـ - 2001م.

الصحـــاح تـــاج اللغـــة وصحـــاح العربيـــة، إســـماعيل بـــن حمـــاد الجوهـــري . 62
الفارابيّ، تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار، دار العلم للملايين، بيروت، ط4، 

1407هـ - 1987م.
حَـــاح تَـــاج اللغة وصحاح العَرَبِيةّ، لإســـماعيل بن حمـــاد الجوهري )ت: . 63 الصِّ

393هـ(، تَحْقِيق: أحَْمَد عَبدْ الغَفُوْر عطا، دَار العلم للملايين، بَيْرُوْت، لبَنْاَن، 
ط2، 1404 هـ– 1984م.

صحيـــح ابـــن حبـــان بترتيب ابن بلبـــان، محمد بن حبان بن أحمـــد أبو حاتم . 64
التميميّ البســـتيّ )ت: 354هـ(، مؤسســـة الرســـالة، بيروت، تحقيق: شعيب 



247

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

الأرنـــؤوط، ط2، 1993م.
صحيـــح ابـــن حبان بترتيب ابن بلبان، محمد بن حبان بن أحمد بن حبان بن . 65

معاذ بن مَعْبدَ، التميميّ، أبو حاتم، الدارميّ، البُستيّ )ت: 354هـ(، تحقيق: 
شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط2، 1414هـ-1993م.

الصحيفـــة الســـجادية الكاملة، الإمام زيـــن العابديـــن )ع(،)ت:94(،تحقيق: . 66
خط: حاج عبد الرحيم أفشـــاري زنجانيّ، مؤسســـة النشر الإســـلاميّ التابعة 

لجماعة المدرسين بقم المشرفة، د. ط، 1404هـ.
الضوابـــط الأخلاقية للتعامل الاقتصادي فيّ الحديـــث النبوي الشريف، احمد . 67

سلمان عبيد المحمدي، د. ط، د. ت.
طريقـــك إلى الإخلاص والفقـــه فيّ الدين: عبد الله بن ضيف الله الرحيلي، دار . 68

2001م. الأندلسِ الخضراء، ط1، 1421هـ ـ
تحقيـــق:                                                                                                                        . 69 الفـــراء،  يعـــى  لأبـــيّ  الفقـــه،  أصـــول  فيّ  العـــدة 

1410ه-1990م. المباركـــيّ، ط2،  بـــن ســـير  عـــلي  بـــن  أحمـــد  د. 
عـــصرة المنجـــود فيّ علـــم الـــكلام، العلامة زين الديـــن بن علي بـــن محمد بن . 70

يونسِ العاملي البياضي )ت: 877هـ(، تحقيق: حســـين التنكابينيّ، مؤسســـة 
الإمام الصادق عليه الســـلام، قم، ط1، 1428هـ.

عقائد الإســـلام وطرق التقـــرب الى الله تعالى: العلامـــة محمد باقر بن المولى . 71
محمد تقيّ المجلسي، )ت: 1111هـ(، تحقيق: الشيخ سالم الكاظميّ البغدادي، 

دار الهداية للنشر والتوزيع، ط1، 1413هـ – 1993م.
العقيـــدة مـــن خلال الفطـــرة فيّ القرآن، الشـــيخ جوادي آمـــلي، دار الصفوة، . 72

ط1، 1415هـ .
علـــم الأخـــلاق الإســـلامية مقـــداد يالجـــن، دار عالـــم الكتب، الريـــاض، ط1، . 73



248

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

1992م.
علم الأخلاق الإســـلامية، مقداد يالجن محمد علي، دار عالم الكتب، الرياض، . 74

ط3، 1424هـ - 2003م.
علم النفسِ، د. أحمد حسن، طبعة بغداد 1964م.. 75
العـــين، أبـــو عبد الرحمـــن الخليل بـــن أحمد بن عمـــرو بن تميـــم الفراهيدي . 76

البصري )ت: 170هـ(، تحقيق: د مهدي المخزوميّ، د إبراهيم السامرائيّ، دار 
ومكتبـــة الهلال، د. ط، د. ت.

العـــين، الخليل بن أحمد الفراهيدي، تحقيق: د. مهدي المخزوميّ، د. إبراهيم . 77
السامرائيّ، بدون طبعة، دار ومكتبة الهلال، بيروت، د. ط، د. ت.

العين، لأبيّ عَبدْ الرَحْمَنِ الخليل بن أحَْمَد الفراهيدي )ت: 175هـ(، تَحْقِيق: . 78
د. مهـــدي المخزومـــيّ، د. إبْرَاهِيم الســـامرائيّ، دار الحريـــة للطباعة والنشر، 

بَغْدَاد، ط1، طبعت الأجزاء من ســـنة 1980 إلى 1985م 
عيـــون الأنباء فيّ طبقـــات الأطباء، لابن أبيّ أصيبعة موفق الدين ابيّ العباس . 79

احمد، دار الكتب العلمية بيروت – لبنان، ط1، 1419هـ - 1998 م.
غرِيب الحَْدِيث، لأبيّ عبيد القاســـم بن سَلامٍَ الهروي )ت: 224هـ(، تَحْقِيق: . 80

د. مُحَمَـــد عَبدْ المعيد خان، دَار الكِتاَب العَرَبِيّّ، بَيْرُوْت، ط1، 1396هـ.
الفصـــول المهمـــة فيّ معرفـــة أحـــوال الأئمة )عليهم الســـلام(، عـــلي بن محمد . 81

بـــن أحمد المالكيّ، الشـــهير بابـــن الصبـــاغ )ت: 855هـ(، مؤسســـة الأعلميّ 
للمطبوعـــات، بـــيروت، د. ط، 1408هــــ.

فقه السياســـة الشرعية فيّ ضوء القرآن والســـنة وأقوال السلف: د. خالد علي . 82
العنبري، دار المنهاج، القاهرة، ط1، 2004 م. 

 فيّ ضلال الصحيفة الســـجادية، الشـــيخ محمد جواد مغنية، تحقيق: ســـاميّ 38. 



249

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

الغريري، مؤسســـة دار الكتاب الإسلاميّ، ط1، د. ت.
 فيّ ضـــلال الصحيفة الســـجادية، محمد جواد مغنيـــة، دار التعارف، بيروت، 48. 

لبنان، ط2، د. ت.
القَْامُـــوس الْمحُِيط، لأبيّ الطَاهِر مجـــد الدِّين مُحَمَد بن يعقوب الفيروزآبادي . 85

دِّيقيّ الشيرازي، )ت: 817هـ(، المؤسسة العَرَبِيةّ للطباعة والنشر، بَيْرُوْت  الصِّ
– لبَنْاَن، د. ط، د. ت.

القرآن والطبائع النفســـية، المجلسِ الأعى للشؤون الإسلامية، العماري: علي . 86
محمد حسن، اللجنة العامة للقرآن والسنة،1386 هـ-1966 م

القواعـــد الفقهيـــة، محمـــد حســـن البجنـــوردي )ت: 1359(، تحقيق: مهدي . 87
المهريزي ومحمد حســـين، نشر الهادي، قم، د. ط، 1419هـ.

القيـــادة فيّ ضـــوء القـــران الكريم، أ. م. د. عبـــد الوهاب أســـماعيل الاعظميّ . 88
بحـــث مقدم الى كلية العلوم الاســـلامية، جامعة بغداد، قســـم الشريعة.

الكافيّ، لأبيّ جعفر بن يعقوب بن إسحاق الكلينيّ )ت: 329هـ(، تحقيق: علي . 89
أكبر غفاري، نشر دار الكتب الاسلامية، مطبعة الحيدري، ط3، 1388هـ.

الكافيّ، للكلينيّ، دار الكتب الإسلامية، طهران، ط5، د. ت.. 90
الـــكلام الاســـلاميّ المعـــاصر، د. عبـــد الحســـين خسروينـــاه، ترجمـــة: محمد . 91

حســـين الواسطيّ، الأخراج الفنيّ: نصير شـــكر، دار الكفيل للطباعة والنشر 
والتوزيع، ط1، 1438هـ – 2016م.

كلمـــات فيّ الأخـــلاق الإســـلامية، كمـــال محمـــد عيـــسى، دار المجتمـــع للنـــشر . 92
ـــدة، د. ط، 1988م. ـــع، ج والتوزي

لقـــط المرجـــان فيّ أحـــكام الجـــان، الســـيوطيّ، مطبعـــة المشـــهد الحســـينيّ، . 93
القاهـــرة.، د. ط، د. ت.



250

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

لوامـــع الأنوار البهية وســـواطع الأسرار الأثرية لشرح الـــدرة المضية فيّ عقد . 94
الفرقة المرضية، شمسِ الدين، أبو العون محمد بن أحمد بن سالم السفارينيّ 
الحنبلي )ت: 1188هـ(، دمشـــق، مؤسســـة الخافقين ومكتبتها، ط2، 1402 

هـ - 1982 م.
ماذا بعد الموت، محمد حســـين الطباطبائيّ)ت: 1981م(، مؤسســـة المحبين، . 95

قم، ط2، 1425هـ.
المبادئ السياســـية والأخلاقية عند الملك ريشارد، تحليل السياسة الخارجية، . 96

تأليف ريتشارد إن، مطبعة ليسنغن، لندن، د. ط، 1975م.
المجتمـــع والأسرة فيّ الإســـلام، محمـــد طاهـــر الجوابـــيّ، دار عالـــم الكتـــب، . 97

الريـــاض، د. ط، 1421هــــ - 2000م.
مجمـــع البحريـــن، لفخر الدِّيـــن الطريحـــيّ)ت: 1085هــــ(، تَحْقِيـــق: أحَْمَد . 98

الحســـينيّ، مكتـــب نـــشر الثقافـــة الإسِْـــلامِيةّ، ط2، 1408هـ.
مجمـــع البيـــان فيّ علوم القـــرآن، الطبرسي: أبو علي الفضل بن الحســـن، )ت: . 99

548 هــــ(، مطبعة رويال كرافك، القاهرة، د. ط، 1397 هـ - 1977م.
مَجْمَـــع الزَوَائِـــدِ ومَنبْـَــع الفوائد؛ لنور الدِّيـــن علي بن أبَِيّ بَكْـــرٍ الهَيثْمَيّ . 100

)ت: 807هـ(، دَار الريان للتراث، بَيْرُوْت، ودَار الكِتاَب العَرَبِيّّ، القاهرة، ط1، 
.ـ 1407ه

مدخـــل لدراســـة العقيدة الإســـلامية: د. عثمان جمعـــة ضميرية، تقديم: . 101
الدكتـــور عبـــد الله بن عبد الكريـــم العبادي، مكتبة الســـوادي للتوزيع، ط2، 

1417ه ـ 1996 م.
المذكر والمؤنث، ابن التستري، القاهرة، دار الكتب بمصر، 1983م.. 102
المســـائل العقديـــة فيّ الصحيفة الســـجادية- دراســـة اســـتقرائية وصفية . 103



251

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

-، رســـالة مقدمة إلى مجلسِ كلية العلوم الإســـلامية / جامعة بغداد من قبل 
الطالب حازم عباس نعمان، وهيّ جزء من متطلبات نيل شـــهادة الماجســـتير 
فيّ العقيدة والفكر الإسلاميّ، بإشراف أ. م. د. مروان عطا مجيد 1439هـ-

. بغداد- 2018م 
مُسْـــندَ أحَْمَـــد بـــن حنبل، لأبيّ عَبـْــدُ اللهَِ أحَْمَـــد بن حنبل الشَـــيبْاَنِيّّ )ت: . 104

241هـ(، شرحه ووضع فهارســـه: أحَْمَد مُحَمَد شاكر، دَار المعارف للطباعة 
والنـــشر بمصر، د. ط، 1368 هـ ـ 1949م.

ح الكَبيِْر؛ لأحَْمَد بن مُحَمَد بن علي الفيوميّ . 105 الْمصِْبـَــاح الْمنُيِرِ فِيّ غَرِيب الشَرْ
المقـــرئ )ت: 770هـ(، تصَحِيحْ: مصطفى الســـقا، مطبعـــة مصطفى البابيّ 

الحلبيّ، مصر، ط1، 1322هـ.
الْمصَُنفَ، لأبَِيّ بَكْرٍ عَبدْ الرَزَاقِ بن هَمَام الصَنعَْانيّ)ت: 211هـ(، تَحْقِيق . 106

وتَخْرِيْج وتعليق: حبيب الرحمن الأعظميّ، المكتب الإسِْـــلامِيّّ، بَيْرُوْت، ط2، 
.ـ 1403ه

معـــارج الفهـــم فيّ شرح النظـــم، العلامـــة الحلي أبيّ منصور الحســـن بن . 107
يوسف بن المطهر الأسدي، مؤسسة الطبع والنشر التابعة للأستانة الرضوية 

المقدسة، ط1، 1430هـ.
معالم الشـــخصية الإســـلامية المعاصرة، عصام عبد المحســـن الحميدان، . 108

عبد الرحمن عبد الجبار هوســـاوي، مكتبة العبيكان، الرياض، ط1، 1429هـ.
معانيّ الأخبار، الصدوق، أبو جعفر محمد بن علي بن الحسين، تحقيق: . 109

علي أكبر غفاري، بيروت، دار المعرفة، )1399هـ(، د. ط، د. ت.
معجـــم مقاليد العلـــوم، عبد الرحمن جلال الدين الســـيوطيّ، تحقيق: أ. . 110

د محمد إبراهيم عبادة، مكتبة الآداب، القاهرة، د. ط، 1424هـ - 2004م.



252

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

معجـــم مقاييسِ اللغة، أحمد بن فارس بن زكريا )ت: 395هـ(، تحقيق . 111
عبد الســـلام محمد هارون، اتحاد الكتاب العربيّ، بيروت، د. ط، 1423هـ.

معجـــم مقاييـــسِ اللغة، أحمد بن فـــارس بن زكريـــاء القزوينيّ الرازي، . 112
أبو الحسين )ت: 395هـ(، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، دار الفكر، د. 

- 1979م. ط، 1399هـ 
المعروف، مؤسســـة الامام الحســـن )عليه الســـلام(، النجف الاشرف، د. . 113

ط، 1435هـ.
مفاتيح الغيب أو التفسير الكبير، أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن . 114

بن الحسين التيميّ الرازي الملقب بفخر الدين الرازي )ت: 606هـ(، دار إحياء 
التراث العربيّ، بيروت، ط3، 1420هـ.

مفاتيـــح الغيـــب، المعروف بالتفســـير الكبير، محمد بن عمر بن الحســـن . 115
الملقـــب بفخـــر الدين الرازي، دار إحياء التراث العربيّ، بيروت ط3، 1420هـ.

مفـــردات ألفاظ القـــرآن، الراغـــب الأصفهانيّ، تحقيق: صفـــوان عدنان . 116
داوودي، دار القلـــم - الـــدار الشـــامية، د. ط، 1430 هُ- 2009م.

المفـــردات فيّ غريـــب القـــرآن، أبو القاســـم الحســـين بن محمـــد المعروف . 117
بالراغب الأصفهانى )ت: 502هـ(، تحقيق: صفوان عدنان الداودي، دار القلم 

- الدار الشامية، دمشق- بيروت، ط1، 1412هـ.
المفـــردات فِيّ غَرِيب القُْرْآن، لأبيّ القاســـم بن حســـين بن مُحَمَد المعروف . 118

بالراغب الأصفهانيّ )ت: 502هـ(، أعده للنشر وأشرف عَىَ الطبع: د. مُحَمَد 
أحَْمَـــد خلف الله مكتبة الأنجلو المصرية، د. ط، د. ت.

المفصل فى تاريخ العرب قبل الإسلام، الدكتور جواد علي، )ت: 1408هـ(، . 119
دار الساقيّ، ط4، 1422هـ -2001م.



253

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

مـــن هدى القـــرآن، محمد تقيّ المـــدرسي، دار البيان الغـــري، بيروت، د. . 120
ط، د. ت.

مناهـــج الأدلـــة فيّ عقائد الملة، ابـــن رشـــد )ت: 595ھ(، تقديم وتحقيق: . 121
محمود قاســـم، مكتبة الأنجلو المصريـــة، القاهرة، ط3، 1969م.

موارد الضمآن لدروس الزمان، خطب وحكم وأحكام وقواعد ومواعظ . 122
وآداب وأخلاق حســـان، عبد العزيز بن محمد بن عبد المحســـن السلمان )ت: 

1422ه(، ط30، 1424ه.
الموافقـــات فيّ أصـــول الشريعـــة إبراهيـــم بن مـــوسى اللخمـــيّ الغرناطيّ . 123

المالكـــيّ )ت: 790هــــ(، تحقيق: عبد الله دراز، دار المعرفة، بيروت، د. ط، د. ت. 
المواقـــف فيّ علـــم الكلام، عضد الدين عبـــد الرحمن بن احمد الأيجيّ )ت: . 124

756ھ(، تحقيـــق: عبد الرحمن عميرة، دار الجيل، بيروت، ط1، 1997م.
المواقـــف، عضـــد الديـــن عبـــد الرحمن بـــن أحمـــد الإيجيّ، تحقيـــق: عبد . 125

الرحمـــن عمـــيرة، دار الجيـــل، بـــيروت، د. ط، د. ت، 1417هــــ - 1997م.
الموســـوعة الفِْقْهِيـَــة، لمجموعة مـــن المؤلفين، وزارة الأوقاف والشـــؤون . 126

الدِّينيـــة، الكويت، ط1، 1990م.
الموســـوعة الفلســـفية المختـــصرة، ديـــكارت، ترجمـــة: نجيـــب محمـــود . 127

وآخـــرون، مكتبـــة الأنجلـــو المصريـــة، القاهـــرة، د. ط، د. ت.
موســـوعة أهـــل البيـــت الكونيـــة )النفـــسِ وأحوالهـــا(، محمـــد طاهـــر . 128

 ـ-2002م(، ســـحر للطباعة والنشر بـــيروت – لبنان القزوينـــيّ، ط1 )1423هـــ
موســـوعة نـــضرة النعيـــم فيّ أخلاق الرســـول الكريم؛ للشـــيخ صالح بن . 129

حميد وآخرون، دار الوســـيلة جـــدة ط1، 1998م.
مئـــة موضـــوع أخلاقـــيّ فيّ القرآن والحديـــث، ناصر مكارم الشـــيرازي، . 130



254

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

ش، دار الكتب الإســـلامية، طهران، ط1، 1383 هـ. 
الميزان فيّ تفســـير القرآن، الســـيد محمد حســـين الطبطبائيّ، منشـــورات . 131

اســـماعيليان، د. ط، د. ت.
النظريـــة الاقتصادية فيّ ظل الإســـلام، د. فكري أحمد نعمان، دار القلم، . 132

دبيّ، توزيع المكتب الإسلاميّ، بيروت، ط1، 1985 م.
النكـــت والعيـــون، علي بن محمـــد بن محمد بن حبيب البصري، الشـــهير . 133

بالماوردي، تحقيق: السيد ابن عبد المقصود، بدون طبعة، دار الكتب العلمية، 
بيروت، د. ط، د. ت.

النكرة فيّ ســـياق النفيّ تفيد العموم، ظ: معالم الدين وملاذ المجتهدين، . 134
جمـــال الدين الحســـن زيـــن الدين العامـــلي )ت: 1011هـ(، مؤسســـة النشر، 

الإســـلاميّ، قم المقدسة، ط12، د. ت.
نهاية الحكمة، محمد حســـين الطباطبائيّ )ت: 1981م(، تعليق الشـــيخ . 135

عباس علي الزراعيّ، مؤسسة النشر الاسلاميّ، قم، ط5، 1430هـ.
النِّهَايَـــة فِيّ غَرِيـــب الحَْدِيـــث والأثَر، لأبيّ الســـعادات مجـــد الدِّين بن أبَِيّ . 136

الكـــرم مُحَمَـــد بن مُحَمَـــد بن عَبدْ الكريم الشَـــيبْاَنِيّّ الجـــزري المعروف بابن 
الأثير)ت: 630هـ(، تَحْقِيق: طاهر أحَْمَد الزاوي، ومحمود مُحَمَد الطناحيّ، 

وْت، ط1، 1399هـ – 1979م. المكتبـــة العلمية، بَـــيْرُ
نهـــج البلاغة منســـوب للإمام علي بن ابيّ طالـــب، تحقيق: الشيخ محمد . 137

عبده، ط1، د. ت.
نور الأنوار فيّ شرح الصحيفة الســـجادية، الســـيد نعمـــة الله الجزائري، . 138

أميران، ايران، د. ط، 1427هـ.



255

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد

فهرست
5‍.................................................................. مقدمة الكتاب
 10‍............................................. الفصل الأول : الإطار المفاهيميّ
10‍.................... المبحثُ الأوَل : محدِّداتٌ معرفيةٌَ، ومصطلحاتٌ مفاهيميةٌَ
14‍............................................... المبحث الثانيّ : مفهوم الأخلاق
40 الفصل الثانيّ: الاستقامة العقدية فيّ الباراديغم الأخلاقيّ عند الإمام السجاد 
المبحث الأول : معرفة الله تعالى...............................................‍43
المطلب الأول: صحة الإيمان وعلاقتها بالأخلاق. ...................................43
53‍................ المطلب الثانيّ : وحدانية الله وخلع مظاهر الشرك والضلال.
65‍............................................ المطلب الثالث : الصفات الجمالية.
المبحث الثانيّ : معرفة الرسل والرسالات.....................................‍72
المبحث الثالث : المعاد..........................................................‍91
المطلب الثانيّ :آثار الاعتقاد بالمعاد............................................‍95
119‍.... الفصل الثالث: النفسِ، ومعالم التزكية فيّ نهج الإمام السجَاد  
المبحث الثانيّ : النفسِ ومعرفة ما لها، وما عليها...........................‍134
166‍............................................ المطلب الثانيّ : إخلاص العبادة 
174‍.............................. المطلب الثالث : شكر المنعم وعدم كفر النعم. 
198‍....... المبحث الثالث : آثار الباراديغم الأخلاقيّ لدى الإمام السجَاد 
المطلب الأول: احترام حقوق الآخرين وحسن معاملتهم .........................198
المطلب الثانيّ : تفعيل الأســـاليب الوســـطية الحســـنة فيّ معاملة الآخرين. 216
المبحث الرابع : الشيطان وأثره فيّ فساد النفسِ.............................‍227
240‍........................................................... المصادر والمراجع



256

الباراديغم الأخلاقيّّ فيّ الحوض المعرفّيّ لدى الإمام السجََّاد


